# مَن يِتْ الْصَلِيبِ

الشيخ عبل الواحل يخيى



تعمل ترجمات تراث واحد One Tradition على نقل آداب الحضارات العريقة في الشرق والغرب إلى اللسان العربي، للذين تسمح ذائقتهم بالاستمتاع بأعمال الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربي وجلال الدين الرومي، وغيرهما من حكماء العالم العربي والإسلامي، ويجدون سعادتهم في قراءتها، وقد حضَّنا الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم على طلب العلم والحكمة فقال: "طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةً عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ"، وقال أيضًا صلى الله عليه وسلم: "الْكَلِمَةُ الْحِكْمَةُ ضَالَةُ الْمُؤْمِنِ، فَغَيْثُ وَجَدَهَا فَهُو أَحَقُ بَهَا".

وتعتبر هذه الأعمال التي نقدمها مفتاحًا لفهم الحضارات الهندوسية والطاوية والبوذية واليونانية القديمة، من حيث جوهرها الذي تجلى به الله تعالى عليها جميعًا.

ولعل ما يُضفى هذه الأهمية الكبيرة على كتب هذه المدرسة أنها نتناول بشكل أساسى موضوعات خمسة، هي علم الحقيقة أو ما وراء الطبيعة، والعقل المُلهَم، والتصوف المعرفي، والأديان مِن حولنا، ومشكلات العالم الحديث.

وهذه الأفكار والموضوعات بمركزيتها تستحق أن تخرج إلى اللسان العربى فى ترجمات شتى، لما قد يحمله ذلك من إيضاح وتفسير لها، وعونًا للقارئ على فَهم ما صُعُبَ منها.

ونأمل بترجمتنا تلك أن نكون قد نقلناها إلى مهدها القديم، وحاضنتها الأولى وهي اللغة العربية التي ألهمت أجيالًا من الأولياء والعارفين على مدار قرون عدة.

أخيرًا، ورغم ما بذلناه من جهد وعناية فى مراجعة نصوص هذه الكتب، إلا أننا نلتمس مقدَّمًا من القارئ الكريم العذر فى النزر مِن الخطإ الذى قد يكون تفلَّت منَّا سهوًا، فصادفه هنا أو هناك بين صفحاتها

## قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

الْكَلِمَةُ الْحِكْمَةُ ضَالَّةُ الْمُؤْمِنِ فَخَيْثُ وَجَدَهَا فَهُو أَحَقُّ بِهَا

The Word of Wisdom is the Object of the Believer,

wherever he finds it, it is his by right.

حدیث 2903 من سنن الترمذی، كتاب العلم عن رسول الله صلی الله علیه وسلم، وسلم، باب ما جاء فی فضل الفقه علی العبادة.

للذكرى الجليلة

للشيخ عبد الرحمن عليش الكبير

العالم المالكي المغربي

الذى ندين له بأول فكرة لهذا الكتاب.

مصر، القاهرة 1329-1349 هـ

5

#### المحتويات

| 120 | تعيين عناصر تمثيل الكائن           |
|-----|------------------------------------|
| 124 | الرمز الطاوى يين يانج              |
| 128 | مغزى المحور الرأسي ومشيئة السماء   |
| 135 | الشعاع السماوي ومستوى انعكاسه      |
| 141 | الشجرة والثعبان                    |
| 147 | الانقطاع بين الكائن الكلى والفردية |
| 151 | الحال الفردى فى الكائن             |
| 154 | الثالوث الأعظم                     |
| 159 | المركز والمحيط                     |
| 164 | ملحوظات ختامية عن الرمزية الفراغية |
| 168 | كشاف الأعلام والمصطلحات            |

#### مقدمة

كان من المقدر أن يكون هذا الكتاب مفتتحا لسلسلة الدراسات التي نتناول إما طرحا مباشرا لبعض جوانب المذهب الميتافيزيقي الشرقي وإما أن نطرحها بشكل يلائم الفهم والفائدة بأقرب الطرق مع الإخلاص لروحها، وقد نوهنا عن ذلك في بداية كتاب 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا'. وقد ظلت حبيسة الأدراج نظرا لأن الأحوال استدعت أن نلتفت إلى دراسات نتوخي تطبيقات عرضية لهذه المذاهب، ولكننا لم نغفل ربطها بالمبادئ الميتافيزيقية التي تعتمد عليها التعاليم التراثية جميعا.

وقد بين كتاب 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا' كيف ترى المذاهب التراثية في المقام الميتافيزيقي الصرف كائنا كالإنسان، وقد التزم طرحه بأقرب ما يمكن من المذهب في حين كان منطلق أي استطراد عن السياق هو طرح التماثلات أو التوافقات مع المذاهب التراثية الأخرى التي تسرى تحت التنوعات الظاهرية، والتي ليست إلا أردية شتى تتزيا بها الحقيقة ذاتها. وقد اتخذنا عموما منظور الهندوسية

كمذهب مركزى لأسباب مطروحة فى عمل آخر<sup>1</sup>، ولكن ذلك ليس مبررا للنكوص عن طرح صِيغ أصلية من تراث آخر نستطيع وصفه بالرشد أو الأرثوذكسية أينما كان ذلك مناسبا². وسوف نعكف فى الكتاب الحالى على المنهاج ذاته حتى بأكثر مما تعودنا، فغايته تفسير رمز تشترك فيه كافة الحضارات التراثية أو تكاد، وهى سمة تبدو كما لو كانت برهانا على انتمائه إلى التراث الأولانى العظيم.

وبداية لا بد من توضيح أمر له أهمية خاصة كى نزيل اضطرابات كثرت هذه الأيام لسوء الطالع، ألا وهى الفارق بين 'جمع الأديان synthesis' و'التوفيق بين الأديان syncretism'. فالتوفيق ليس إلا مراكمة لعناصر ظاهرية لا نتسق أصلا لكى نتفق على واقع، وهى نوع من 'الانتقائية electicism' بكل تشظيها وعبثها، فدعوى 'التوفيق' إذن أمر ظاهرى سطحى، ولا تربو العناصر التى جمعتها لتعمل عليها إلا استعارات لا رابط بينها من ظواهر الأديان التى لا يمكن أن تندمج فى مذهب حقيقى.

أما 'جمع الأديان' فهو يعمل على إدماجها من باطنها، بمعنى أن تنظر الأديان إلى الأمور بوازع وحدة المبدأ، ومراعاة كيف أنها هى ذاتها مشتقة من المبدأ نفسه وبالتالى تندمج على المستوى العميق الذى يُوحِدُها لا من حيث ظواهرها المخصوصة، بل بفضل الروابط الباطنة التي تكمن في أعمق قرار لطبيعتها.

\_\_\_\_

<sup>1</sup> شرق وغرب، جزء 2، باب 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> راجع 'مدخل عام لفهم المذاهب التراثية'، جزء 3، باب 3، تراث واحد قيد الطبع، وكذلك كتاب 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا' <sub>باب 1</sub>. تراث واحد قيد الطبع

وحتى نطبق المعيار المذكور على السياق الحالى فيمكن اكتشاف التوفيق في العناصر المستعارة من حضارات مختلفة تُرتَقَ معا دون وعى بأن هناك في الأصل مذهب واحد تزدهر منه تعبيرات متنوعة وتلاؤمات شتى لأحوالها المخصوصة التي فرضتها ظروف الزمان والمكان، ولا يمكن في هذه الحالة أن نخرج بشيء كلي له قيمة من ذلك الركام، ولا نفع فيه لافتقاده كل ما من شأنه أن يؤدى إلى الوحدة التي يصطبغ به كائن حى أو معمار مُتّسِق، والحق إن السمة السائدة لحركة التوفيق بين الأديان هي عجزها عن تحقيق هذه الوحدة. أما الجمع بين الأديان فيبدأ من الوحدة التي تجمع الأديان مبدئيا ولا يكف عن الاسترشاد بهديها في خضم تنوع الصور والمظاهر، وهو ما يعني القدرة على النظر فيما وراء الأشكال والوعى بالحقائق المبدئية التي تنتظمها لتصل بينها بالقدر الذي يمكن وصله، وهكذا يمكن ترجمة اللغات المختلفة إلى بعضها البعض من واقع الفكرة المبدئية ذاتها لشعوب مختلفة، وهو ما تسميه مذاهب بعينها مملكة الألسن gift of tongues.

أى إن التوافقات التي نجدها بين الأديان ما هي إلا "ترادفات synonymies" أصيلة بين الصور التراثية التي تنوعت، وهذا ما نرى فيه حقا حيث يُسهّل التعبير عن صور بعينها في لغة أكثر من أخرى، ولذا تكون أحد الصور أنسب من غيرها في الطرح والاستيعاب في نطاقها المخصوص، ومن المشروع إذن أن نلجأ في كل حالة إلى الصورة الأنسب للتعبير عنها للغرض الذي نبتغيه، ولا ضير من الانتقال من صورة إلى أخرى شرط الوعي بتكافؤهما التام، وهو الاحتمال الوحيد الذي ينبثق عن مبدأهما المشترك. وفي هذه الحالة لا حاجة إلى 'التوفيق' الذي نتج حتما عن منظور 'دنيوى profane لا يتقابس مع فكرة 'العلوم التراثية'، والتي لا تتناول هذه الدراسة سواها.

ويشيع رمن الصليب بأشكاله المتنوعة في كل أينٍ وحينٍ بما فيه أزمنة سحيقة القِدَم، وهو إذن ليس مخصوصا ولا مقصورا على التراث المسيحى كما يتوهم البعض، ولا مناص من قول إن المسيحية من حيث ظاهرها وجوانبها الشائعة قد فقدت صبغة رمن الصليب في التراث الإنساني ولا تراه إلا في حدث تاريخي فقدب. والحق إن هذين المنظورين ليسا قصريين، وكانت الثانية منهما ثمرة للأولى، لكن هذه الطريقة في النظر إلى الأمور نتسم بالغرابة في عين السواد الأعظم من ناس هذا الزمن حتى إنها تستحق بعض التوضيح كي نتجنب سوء الفهم المحتمل.

ويعنى واقع أن الناس أميل إلى الظن بأن التسليم بوجود المعنى الرمزى يستلزم إنكار المعنى الحرفى أو التاريخى أن هذا الظن ليس إلا نتيجة الغفلة عن قانون التناظر الذى هو أساس الرمزيات كافة. ويقوم هذا القانون على أن كل الأشياء تنبثق من مبدأ ميتافيزيقى واحد تستقى منه كل ما لها من حقيقة، وكل شيء تعبير عن المبدأ أو ترجمة له بطريقة وجوده، وهكذا نتناظر الأمور ونتواصل ببعضها بعضًا كى تسهم فى اتساق الكون الكلى، وهو مجمل التجلى الوجودى لعالم الكثرة والتعدد، كما يمكن أن نتصل بانعكاس الوحدة المبدئية ذاتها.

وهكذا كان كل قانون في مقام أدنى بمثابة رمز لحقائق المقام الأسمى الذى يعلوه حيث تكمن أعمق الغايات جميعا، والتي هي مبدأ وغاية وجود كل شيء كان، وهنا نتذكر أغلوطة التفاسير 'الطبيعية 'naturalistic' الحديثة للمذاهب التراثية التي لا تعدو انقلابا لهيكل العلاقات بين مقامات الوجود المختلفة. ولم تكن غاية الرموز والأساطير التعبير عن حركة الأجرام السماوية بل انطوت على صور ألهمتها هذه الحركة، وقُصِد بها التعبير عن أمور مختلفة تماما بشكل استعارى، ذلك أن قانون الحركة ليس إلا ترجمة فيزيقية لمبدأ ميتافيزيقي يعتمد عليه، وما يصدق في نطاق ظواهر الفلك يصدق كذلك على الظواهر الطبيعية كافة، فهي تستقي من مبادئ

متعالية وترمز إليها، ولا أثر لذلك على واقعية الظواهر بما هي في مقام الوجود المتجلى أو عالم الشهادة الذي تنتمي إليه، بل هي أساس تلك الواقعية، ويصبح كل شيء بدونها عدما.

ويسرى ذلك على الوقائع التاريخية كما يصح على أى أمر آخر، فهى تخضع جميعا لقانون التناظر المذكور، وتترجم كل بطريقتها حقائق علوية بتعبير إنسانى. ونضيف إلى ذلك من منظورنا الذى يختلف تماما عن نظرة المؤرخين الدنيويين أن إن هذا هو ما يسبغ على هذه الحقائق الشطر الأعظم من معناها، وترتبط هذه السمة الرمزية التي تعم أحداث التاريخ كافة 'بالزي' الذى يرتديه 'التاريخ المقدس'، وهو ما يتجلى بشكل باهر فى كافة أحداث حياة المسيح عليه السلام، ولو فهمنا ما تقدم على وجه صحيح فسوف يتبين على الفور أنه لا مبرر لإنكار حقيقة هذه الأحداث ولا لوصفها بالخرافات بل لتوكيد إنها هى ما هى حقا وصدقا، ولا يمكن إلا أن تكون كذلك، فيستحيل أن نضفى بعدا مقدسا على شيء لا قداسة فيه ولا تعالى، خاصة لو استشهد المسيح عليه السلام على الصليب فيمكن قول إن ذلك كان بموجب القيمة الرمزية للصليب التي عاشت طول الزمان وتناولتها المذاهب التراثية جميعا دون أن نختزل معناه التاريخي، والذى يجوز أن يُعزى مباشرة إلى المعنى الرمزى الملازم أن نختزل معناه التاريخي، والذى يجوز أن يُعزى مباشرة إلى المعنى الرمزى الملازم

وينتج عن قانون التناظر أيضا ظاهرة تعدد معانى الرمز، فأى شيء وكل

3 'فالحقيقة التاريخية لا نثبت إلا لو انبثقت عن المبدأ'، 'كتاب تشوانج تسو'، باب 25 تراث واحد.

شيء يمثل مبدءا ميتافيزقيا وحقائق من كافة المقامات الأسمى من مقامه العرضى ذاته، فهذه الحقائق هي ما يعتمد عليها وجوده، وتقوم بدور 'الأسباب الثانوية ذاته، فهذه الحقائق هي ما يعتمد عليها وجوده، وتقوم بدور 'الأسباب الثانوية 'secondary causes بالنسبة إلى المبدأ، فالنتيجة دائما رمز لسببها في أي مستوى كان، ذلك أنها ليست إلا تعبيرا عن أمر كامن في طبيعة السبب. وليست كل هذه المعانى المتراكبة المنطبعة على بعضها منفصلة عن بعضها بعضا، بل إنها تحيا في تزامن تام لإنها تعبر عن المبدأ الوحيد ذاته في مقامات متباينة من الوجود، وهكذا تساند بعضها بعضا ونتكامل في بنية تركيب كلي متناغم. وهذا ما يجعل من الرمزية لغة تحررت من مواضعات الكلام، ومن ثم ترشده إلى أفضل الطرق للتعبير عن الحقائق، وتفتح إمكانات شاسعة للفهم، ولذا كانت هي اللغة الشعائرية بلا منازع، والوسيلة اللازمة للتعاليم التراثية كافة.

وهكذا كان الصليب يُرى بمعانيه المتعددة شأنه شأن الرموز الأخرى، ولا ننوى الحديث عنها باستفاضة هنا ولكننا سوف نستطرد بعض الشيء عن بعضها فيما يلى من الأطروحة، وغايتنا الجوهرية هي المعنى الميتافيزيقي أولا، فهو أهم المعانى قاطبة إذ إنه المعنى المبدئي، وكل ما عداه ليس إلا ثانويا عرضيا، ولو كان علينا معالجة بعض هذه المعانى فذلك بغاية ربطها بالمقام الميافيزيقي، فهو على وجه التأكيد ما يضفى عليها قيمتها ومشروعيتها بالاتساق مع مفاهيم 'العلوم التراثية' التي قرجودها في العالم الحديث.

# الباب الأول تعدد أحوال الوجود

يمكن النظر إلى أى كائن إنسانى أو غيره من وجهات نظر شتى، ونكاد نقول لامحدودة، وليست كلها سَواءً فى الأهمية لكنها جميعا مشروعة كل فى نطاقه، شرط ألا تحاول الجور على ما خرج عن حدودها المشروعة، أو ما هو أسوأ من ذلك أن تتحول إلى قصر جامج ينتهى بإنكار كل من كان غيره، ولو سلمنا بذلك فلا يجوز إنكار موضع أقلها شأنًا أو أكثرها عرضية وثانوية بواقع أنها استجابة لإمكانية ما، ومن الواضح أن المنظور الميتافيزيقي الذي يعنينا هنا لا يكتفي بالاعتبارات الفردية لأى كائن فحسب حيث إن صفة 'ميتافيزيقي metaphysical مرادفة لصفة 'كلي لأى كائن فحسب حيث إن صفة 'ميتافيزيقي عدد ذاته فى حدود كائن فردى يستحق الوصف بأنه ميتافيزيقي أيا كانت أهميته أو قيمته من نواج أخرى، ويجدر بالمذاهب التي على هذه الشاكلة أن توصف 'بالطبيعية physical 'بالمعني الأصلي للكلمة، فهي تنتمي إلى عالم 'الطبيعة متاسب. كالم مقام التجلي، كما أنها لا ترى إلا التجلي الصورى أو حتى أحد أحواله فحسب.

وتبتعد المذاهب المذكورة بذلك عن أن تكون وحدة كاملة مطلقة بذاتها كما يصفها معظم الفلاسفة الغربيين، فالفرد واقعيا ليس إلا وحدة نسبية مُجتَّزَّتَة وليس 'نظاما مغلقا' على طريقة 'مونادات' لا يبنيتز ولا هو 'جوهر فرد' يعزو إليه الفلاسفة أهمية قصوى، فليس له من الميتافيزيقا أساس حقيقى، وليس حتى 'محمولا 'subject' بالمعنى المنطقى حتى لو كان له فائدة عظمى، ولا يمكن أن يُحمَلَ بشكل

مشروع على أكثر من حدود ذلك المنظور. ولو أن الفرد من حيث اعتباره أقصى امتداد يستطيع تحقيقه فلن يجعله ذلك كائنا كليا، ولكنه مجرد حال متجلٍ من أحوال وجود ذلك الكائن، ويحتل موضعا بين أحوال أخرى لا تحصى عددا، ولا يميز هذه الحال الفردية إلا صورة من صور أحوال عالم الشهادة رغم أن من الواضح أنها لا تقتصر على الحال المكانى، فهى كذلك فى العالم الجسدانى، والمكان ليس إلا شرطا واحدا من المقولات التى يتشكل منها العالم.

ولابد أن نرجع هنا بشكل مختصر إلى الفارق الأصولى بين 'الذات 'individuality و'الأنا 'personality أو بين 'الشخصية 'personality و'الفردية 'individuality التي أن ووضع آخر أفي المبدأ المتعالى الثابت الذي يُعتبر الكائن المتجلى صيغة عرضية فانية منه، وهو ما لا يؤثر على المبدأ بأى شكل كان. وتتمي الذات إمكاناتها بكافة الصيغ القابلة للتحقق التي لا تحصى عددًا، وهي بمثابة أحوال ثانوية شتى للكائن، وكل منها له حدًّ ومطلع، أي محددات وشروط لوجوده، وأحدها هو ذلك الشطر المخصوص لتجلى الكائن الإنساني في 'أناه' الفردية. ولا يُطال هذا الامتداد الواقعي إلا من منظور التجلى، ولا يخرج عنه إلا ما كان متزامنا تماما مع 'الحاضر السرمدي'، ولذا كانت 'الواقعية الثابتة' للذات معصومة عن تلك التحولات. والذات إذن هي المبدأ الذي تنبثق عنه كافة أحوال وجود الكائن، ولكل منها مضماره المخصوص الذي يمكن أن يسمى 'مرتبة وجود'، ولابد أن يكون

\_\_\_\_

<sup>4</sup> راجع 'الإنسان ومصيره فى الفيدانتا' باب 2 و 10. تراث واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع السابق <sub>باب 2</sub>.

هذا مفهوما عن حالات التجلى سواء أكانت فردية كالحال الإنساني أم فوق فردية أو صورية أم لاصورية، إلا أن كلمة 'يوجد' لن تكفى عندئلًا للتعبير عن الحالات اللامتجلية، والتي تشتمل على كل تلك الإمكانات ولكنها لا تتجلى بطبيعتها بأى شكل كان، كما تشتمل على إمكانات التجلى المبدئية بذاتها، وتعتصم الذات بواحديتها في أعماق طبيعتها فحسب، فليس لها ولن يكون لها مبدأ خارج ذاتها.

وقد قلنا توًا إن كلمة 'يوجد 'exist' لن تنطبق على اللامتجلى، أى الحال المبدئية، والحق إنها في معناها الاشتقاقي من المصدر اللاتيني ex-stare، بمعنى الكائن المُعتَمِدِ على مبدأ غير ذاته، أو الذي ليس غاية ذاته، أى كائن عرضي حادث وحين نتحدث عن الوجود فإننا نقصد التجلى الكلى بكل المقامات والأحوال التي ينطوى عليها، ويمكن إسباغ كلمة 'ala لا ينطبق على كل منها، وكل منها حلقة من سلسلة لامحدودة من التكاثر، إلا أنه لا ينطبق على 'ما وراء الوجود المحض، فهو مبدأ كل التجليات قاطبة في لاتجليه المبدئي، كما لا ينطبق على 'ما وراء الوجود'.

ولابد أن ننوه إلى أن 'الوجود 'existence واحد لا ينقسم بطبيعته كما أن الوجود بمعنى الكينونة Being واحد في ذاته حسب التعريف السابق، والحق إن وحدة الوجود تستقى مباشرة من وحدة الكينونة، حيث إن الوجود الكلى ليس إلا صِيغة لتجليات الكينونة، أو بمعنى أدقّ تحقق كافة الإمكانات التي تتمخض عن

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> وننوه هنا إلى أن تعبير 'وجود الله' سبحانه لا معنى له، وسواءٌ أكثًا نعنى به 'الوجود' كما يُقصَدُ به عادة أم المبدأ الأسمى 'فيما وراء الوجود'.

الكينونة مبدئيا، كما أن واحدية الكينونة هي 'وحدة الوجود' التي لا تنفي تعدد صيغ التجلي وإن لم نتأثر بها، ذلك أنها تَستَوعب كل تلك الصِيغ بموجب أنها جميعا ممكنة الوجود، وتعنى إمكانية الوجود أن كلا منها يمكن أن يتحقق في الأحوال التي تناسب طبيعته. وهكذا يعنى الوجود في واحديته مراتب لامحدودة تناظر كافة صيغ التجلي الكلي، وتعنى لامحدودة التعدد إذن علاقة ارتباط correlativity تطّرِدُ سلبا أو إيجابا بين بعضها بعضا، ويحيا كل كائن بكليته تعددا لانهائيا مشاكلا ويسعى إلى أن تتحقق كل إمكانية منها في مضمارها الطبيعي من عالم الشهادة زمانا ومكانا.

وهذا التكاثر لحالات الوجود حقيقة ميتافيزيقية أصولية تصح عندما نقتصر على اعتبار حالات التجلى كما قيل توا وكما يجب أن يحدث أينما طُرح الوجود للجدل، وهي إذن تَصِحُّ مبدئيا للاعتبار في كل من التجلى واللاتجلى كليهما، وهما ما يشكلا معا الوجود بكليته حتى لو كان بكامل امتداداته ضمن النطاق اللانهائي للوجود الكلى، ولابد من توضيح أن عالم الشهادة يشتمل فحسب على إمكانات التجلى التي تَقبَلُ التحقق الواقعي، فالإمكانات المحتملة التي لم تتحقق لازالت في مقام الوجود الصرف. وهكذا لا يغطى عالم الشهادة كامل مراتب الإمكان بمعناها الكلى، ولابد من فهم أن عالم الشهادة ينطوى على كافة إمكانات التجلى الواقعي بمدى تجليها، أي المن فهم أن عالم الشهادة ينطوى على كافة إمكانات التجلى الواقعي بمدى تجليها، أي

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> واصطلاح 'وحدة الوجود' فى العربية الذى يكافئ 'وحدة الشهود' بمعنى شهود الكينونة لا يتميز عن 'واحدية الوجود one-ness of Being، ولا 'لااثنينية المبدأ الأسمى' فى الهندوسية. راجع 'الإنسان ومصيره فى الفيدانتا' باب 6.

التجلى بكاملها واعتبار كليتها التى تخرج عن حدود الوجود جميعا، وبما فيها التقييد الأولاني الذي يسمى الوجود المحض<sup>8</sup>.

وأحوال اللاتجلى هي بالضرورة فوق فردية، وشأنها شأن الذات المبدئية التي لا يمكن أن تنفصل عنها، ولا يمكن أن تكون فردية بأى طريق كان، أما أحوال التجلى فبعضها فردى وبعضها لافردى نتشاكل مع التمايز الذى طرحناه بين الصورى واللاصورى، ولو كنا نعتبر في حال إنسان بعينه فإن شخصيته الحالية التي تشكل حال تجليه بين أعداد لا حصر لها فلابد من اعتبارها جميعا متساوية الإمكان، وعلى ذلك توجد افتراضا على الأقل وإن لم يحققها الوجود في الواقع بشكل نسبي جزئى في هذا الحال الإنساني بعينه.

« ولابد من مراعاة أن الفلاسفة يبحثون دائما بوعى أو بلاوعى لإرساء حدود للإمكان الكلى، وهو بحث متناقض بطبيعته، إلا أنه من متطلبات طبيعة النظم من هذا النوع، وقد يكون من المفيد أن نكتب تارخ النظر يات الفلسفية الحديثة التى تقع فى الخطأ ذا ته بمو جب منظوميتها من منظور تقييد الإمكان الكلى.

#### الباب الثاني

## الإنسان الكامل

يرتبط التحقق الفعال بمفهوم 'الإنسان الكامل The Universal Man الذي يشيع في عدة حضارات تراثية بما فيها الجوانية الإسلامية وهو مفهوم يُرسى تشاكلا بنيويا بين التجلى الكلى وبين الصيغة الإنسانية للفرد، أو ما أسمتها الهرمسية الغربية 'الكون الأكبر macrocosm' و'الكون الأصغر 10'microcosm. زد على ذلك أنها تنطبق على امتدادات متنوعة في مقامات مختلفة يظل التشاكل ذاته قائما فيها جميعا 11، ويمكن إذن أن نتقابس مع مفهوم الإنسانية ككل من حيث طبيعتها فيها جميعا 11، ويمكن إذن أن نتقابس مع مفهوم الإنسانية ككل من حيث طبيعتها

و و الإنسان الكامل في العربية هو الإنسان القديم ، وهو آدم قادمون في القبالة اليهودية ، وهو الملك وانج في طاوية الشرق الأقصى. وقد حفظ تراث الجوانية الإسلامية كثيرا من الكتب عن الإنسان الكامل ، ولن نذكر منها هنا إلا كتابى محيى الدين بن عربى وعبد الكريم الجيلى لأهميتهما لموضوعنا.

الله ورد تفسير هذه الاصطلاحات وغيرها في 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا'، ولا نرى داعيا لله لق على سوء استخدامها، وقد كان لها أصل يوناني قديم يكافئ تماما مصطلحا 'الكون الأصغر'.

وقد عبر عنهما الرئيس ابن سينا في بيت شهير له 'وتزعُم أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر'. التحرير

<sup>11</sup> ويمكن ملاحظة الأمر ذاته في نظرية الدورات التي تمثل تعبيرا آخر عن أحوال الوجود، فكل

العامة أو حتى فى شكل مؤسستها الاجتماعية، وقد قامت مؤسسة الطبقات جوهريا على هذا التشاكل 12. وتغطى الفكرة ذاتها نطاق وجود بعينه فى مستوى أبعد امتدادا أيّا كان الحال 13 إلا أن ذلك لا يعدو تصورا 'كونيا cosmological' خاصة لو كان بصدد حال إنسانى أو آخر حتى لو تكاملت صيغه كافة، ولابد أن تُعتبر هنا 'بانتقال' ميتافيزيقي حتى تبلغ المقام فوق الفردي، وينطبق مفهوم 'الإنسان الكامل' بهذا المعنى أولا على مجمل أحوال التجلى، وثانيا على أحوال اللاتجلى، ومن ثم إلى التحقق الكامل للإنسان بكليته بالمعنى الذي أوردناه سلفا، مع الانتباه الدائم إلى استخدام لفظ 'الوجود' بمعناه الاستعارى أو الرمزى فحسب.

ومن اللازم هنا أن نراعى أن 'الانتقال' الميتافيزيقى المذكور تعبير عن تشاكل بالمعنى المنضبط. ولتوضيح مغزاه نذكر رمز 'خاتم سليمان' المعروف الذى يشكله مثلثان مقلوبان أحدهما على الآخر<sup>14</sup>، مثلما تنقلب صورة رأسية فى مرآة أفقية حتى يبدو ما كان علويا على الحقيقة سفليا فى الانعكاس <sup>15</sup>. ونلجأ إلى الرمزية الهندسية كى نزيد الأمر وضوحا، فالنقطة ليست شيئا من حيث الكم ولا تشغل مكانا إلا أنها هى المبدأ الذى يصوغ بحركته الفضاء بكامله، فليس الفضاء إلا امتدادا لفرضياتها

**.....**...

دورة ثانوية نتفتق عن مراحل تناظر ما تحتوى عليه الدورة الأعظم التي تخضع لها.

<sup>.</sup>the Purusha-Sukta of the Rig Veda, x, 90. راجع  $^{12}$ 

<sup>13</sup> راجع الإنسان ومصيره في الفيدانتا باب 12 عن هذا الموضوع وكذلك عن مصطلح فايشفانارا في المذهب الهندوسي.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> المرجع السابق <sub>باب 1</sub> و 3.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> وقد صادفنا ذلك بوضوح بالغ فى متون الأوبانيشادات والأناجيل.

أو مقولات وجودها 16، وسوف نعود إلى هذا لاحقا. وقل مثل ذلك عن الواحد في الحساب وهو أصغر الأعداد المتكاثرة، ولكنه المبدأ الأعظم لها جميعا، فهو ينطوى على فرضيات كافة المتواليات ومقولاتها بتكراره لذاته في الكم الذي يشاكل حركة النقطة في الفضاء.

وهكذا نرى التشاكل لا المشابهة بين نمط الإنسان الفرد النسبي الناقص في صيغة من صيغ الوجود أو حتى في كل الصيغ المشروطة وبين الوجود الكلي المتعالى اللامشروط، والذي يُرمَنُ إليه 'بالإنسان الكامل'، ولكي نطبق هذا التشاكل يمكن القول إن 'الإنسان الكامل' هو مبدأ كل تجليات الوجود حيث يمثلُ منه حال الإنسان الفرد بين أحوال لا تحصى صيغت من عناصر الطبيعة كافة 17. وحتى نشوّغها تماما بما فيها 'الإنسان الكامل' سوف يلزم الرجوع إلى معامل النشأة الكونية نشوّغها تماما بما فيها 'الإنسان الكامل' سوف يلزم الرجوع إلى معامل النشأة الكونية بكاملها سينبو بنا عن أطروحتنا ولابد أن ننتظر سانحة أخرى. ويكفي الآن القول بكاملها سينبو بنا عن أطروحتنا ولابد أن ننتظر سانحة أخرى. ويكفي الآن القول إن الإنسان في حال الوجود الفردي يقوم بدور 'مركزي' بين كل المخلوقات الموجودة على الحال ذاته، وهو إذن التعبير الأكبل عن الحال المقصود، فكافة إمكانات المخلوقات جميعا مندمجة فيه لا بصيغتها الجسدية فحسب بل ججيع الصيغ

16 فحركة النقطة تصنع خطا وحركة الخط تصنع سطحا وحركة السطح تصنع جُرما. <sub>التحرير.</sub>

التراث الإسلامي فيما تعلق بخلق الملائكة والإنسان. ولا حاجة المقول بأن هذا التراث لا شأن له بتاتا بأية مفاهيم 'تحويلية transformist' ولا 'تطورية ولا 'تطورية وvolutionist' ولا بأية أوهام دبجتها المفاهيم المناهضة للتراث.

التي يمكن أن تتخذها 18. ويكمن هنا أعمق سبب تقوم عليه التشاكلات التي طرحناها، ويسمح لنا هذا باستنباط الانعكاس المقلوب لفكرة الإنسان أكثر من أى كائن آخر في مضمار التجلي ذاته حتى ننقله إلى مفهوم 'الإنسان الكامل' في مقام المبادئ 19.

ونضيف ملحوظة أخرى هى الأهم هنا، 'فالإنسان الكامل' افتراض فحسب، وينتفى وجوده شأن شأن المثالات الأخرى طالما لم يتحقق فى وجود فعال، ويصح القول ذاته على أى إنسان مقدر له هذا التحقق<sup>20</sup>. ونضيف اجتنابا لسوء الفهم أن طريقة القول التى تفرض نتابعا على ما كان متزامنا تصح فقط حينما نتبنى منظور حال تجلى، وهو نقطة انطلاق التحقق. ومرة أخرى يتضح أن معنى تعبيرات مثل 'نفى الوجود' و'إثبات الوجود' لا تصح إلا فى حدود بعينها، إلا أن النقص اللصيق باللغة مرتبط بأحوال الإنسان وخصوصا حال الوقائعية الجسدانية والصِيغ الأرضية المحيطة بها، والتى تستلزم استخدام 'صور لفظية' من هذا النوع، ولن يتاح بدونها أن يعبر المرء عن نفسه بشكل مفهوم، وخاصة فى حدود لغة لم نتشكل بالحقائق

<sup>18</sup> ويناظر تحقق الإنسان المتكامل 'الحال الأولاني' الذي يسمى 'جنة عدن' في التراث اليهودي المسيحي.

ولكي نتجنب سوء الفهم دنوه إلى أدنا قد استخدمنا كلمة 'انتقال transformation' بمعنا ها الاشتقاقى فحسب، وهو 'تجاوز الصور'، وهكذا ينتقل إلى ما وراء مقام الوجود الفردى إلى المقام المبدئي اللاصوري.

ويناظرا حالا النفى والإثبات بمعنى مخصوص فى تراث المسيحية اليهودية حالا الإنسان قبل السقوط، وبعد الخلاص، وهما آدمين اللذين تحدث عنهما القديس بولس فى الرسالة الأولى لأهل كورينثوس 1، 16، واللذين يناظرا العلاقة بين الإنسان الكامل، والكلمة لما كتابنا النفوذ الروحى والسلطة الزمنية، باب 8.

الميتافيزيقية مثل اللغات الغربية جميعا.

#### الباب الثالث

### الرمزية الميتافيزيقية للصليب

ترمن معظم المذاهب التراثية إلى تحقق 'الإنسان الكامل' بعلامة هي ذاتها في كل أين كما قلنا في البداية، وهي أحد العلامات التي ترتبط بالتراث الأولاني القديم، ألا وهي علامة الصليب التي تعبر بوضوح عن صيغة هذا التحقق بتوحّد كامل لكل أحوال الوجود مرتبة في تناغم وانتشار متكامل بالمعني المزدوج في 'الاتساع' و'التسامي'<sup>21</sup>. والحق إن المعني المزدوج للكائن يمكن أن يُرى أفقيا في مستوى أحوال وجود بعينه ورأسيا في تراتب كافة المقامات. وهكذا يمثل الاتجاه الأفقى 'الاتساع' أو الامتداد المتكامل للفردية كأساس لتحقق طائفة من إمكانات التجلي الخاضعة لشروط خاصة، ولابد من مراعاة أن هذا الامتداد في حال الإنسان ليس مقصورا على الجانب الجسداني من فرديته بل يشتمل كذلك على كل صِيغها ليس مقصورا على الجانب الجسدانية، ويمثل الاتجاه الرأسي بدوره مبدئيا مقامات لامحدودة،

<sup>21</sup> وقد استعرنا هذين المصطلحين من الجوانية الإسلامية التي تصح تماما في هذا المقام، كما نجد في الغرب رمز الصليب الزهري Rose Cross الذي يحمل المعنى ذاته تماما قبل أن يطفح عدم الفهم الحديث بكل تفاسيره المريضة التافهة، وسوف نعالج رمزية الزهرة لاحقا.

وكل منها واحد من الإمكانات التي تناظر أحد 'العوالم' أو المقامات التي تجتمع جميعا في تركيب 'الإنسان الكامل'<sup>22</sup>. ويناظر الامتداد الأفقى للصليب لامحدودية الصِيع التي يمكن للحال ذاتها أن تحيط بها، ويناظر الامتداد الرأسي لامحدودية المقامات التي ينطوى عليها الإنسان بكليته.

زد على ذلك أن الحال الذى يعبر عنه الامتداد الأفقى قد يكون أى حال آخر، والحق إن حال من بلغ مقام الإنسان الكامل يتحدد بموجب موضع تجليه، وهى الحال التي يبدأ منها أساس تساميه وتحققه. ويصلح أى حال كان أساسا لهذا المسعى كما سيتضح بشكل أوفى فيما بعد، ولو كما نسبغ أهمية خاصة على الحال الإنسانى فذلك لأنها حالنا التي نتعلق بها مباشرة، والحال التي نعالجها إذن هى الحال التي تبدأ منها الكائنات سعيها إلى التحقق المنشود، ولكن ينبغى أن نعلم أنها من منظور الميتافيزيقا الصرف ليست حالا يُحسَدُ عليه.

كما نلاحظ أن حال الاجتماع الفعال لملكات الكائن تناظر ما يسميه الهندوس 'الخلاص موكشا'، وما تسميه الجوانية الإسلامية 'التماهي الأسمى'<sup>23</sup>، كما

"حينما يتسامى الإنسان إلى 'المقام الكلى' ويرتفع فى المقامات بامتداد مُتَّسِق فإنه يكون 'الإنسان الكامل'، فالتسامى والسعة معا قد بلغا أقصاهما فى شخص الرسول عليه الصلاة والسلام'، الشيخ محمد بن فضل الله الهندى، 'رسالة فى تجليات الرسول'. وسوف يفسر ذلك أيضا ما قاله إسلامى جليل منذ عشرين عاما 'لو كان عند المسيحيين علامة الصليب فالمسلمون يحتكمون على مذهبه' ونضيف إلى ذلك أن الجوانية الإسلامية تكافئ بين 'الإنسان الكامل' و'الكلمة' من ناحية وبين شخص الرسول عليه الصلاة والسلام من ناحية أخرى، وهو ما لا يترك مجالا للشك بعدم وجود تباعد حقيقى بين المسيحية والإسلام فى أسس المذهبين. ويبدو كذلك أن المفهوم الفارسي فوهو مانا Vohu-Mana يعنى الإنسان الكامل.

<sup>23</sup> راجع الأبواب الختامية لكتابنا الإنسان ومصيره في الفيدانتا.

أن الصورة التراثية المتأخرة 'للإنسان الكامل' المتمثلة في 'آدم و حواء' لها القيمة العددية ذاتها التي تعبر عنها كلمة 'الله' <sup>24</sup>، ويستلزم ذلك تفسيرًا موجزًا، فقد يدفع البعض بأن تسمية 'آدم وحواء' تنطبق على الحال الأولاني للإنسان فحسب رغم قدرتها على 'الانتقال' إلى دلالات أخرى. ولكن لو كانت 'التماهي الأسمى' يتحقق فعلا في حال اجتماع الأحوال المتعددة فيجوز أن توصف بالافتراض الذي تحقق فعلا في حال اجتماع الأحوال المتعددة فيجوز أن توصف بالافتراض الذي تحقق في الحال الفردوسي لمرحلة جنة عدن the Edenic stage، في تكامل الإنسان حين يستعيد مركزه الأولاني، والذي سنتناوله فيما بعد، وهو أيضا نقطة اتصال مباشرة بكل الأحوال الأخرى <sup>25</sup>.

ونقول بشكل آخر إن اكتمال الحال الإنساني أو أى حال آخر يَمْثُلُ في مقامه مرتبة التحقق الفعال للكائن، وكما سوف يتضح من الرمزية الهندسية التي سنعكف عليها. والأمر كذلك بموجب إمكان اكتشاف رمز في كل شيء في الآفاق وفي أنفسنا، ونأخذ على سبيل المثال الإنسان الفرد وعلى الأخص حاله الجسداني كرمز للإنسان الكامل، إذ إن كل جزء من الكون الكلي سواء أكان عالما أو كائنا

وهذا العدد هو 66، وهو حاصل جمع القيم العددية لحروفه. ويقول سفر يتسيراه اليهودى إن الله سبحانه خلق آدم و حواءعلى صورة الرب' أى فى حال هرمونية، ويقول التراث الإسلامى إن الله تعالى أمر الملائكة أن 'يسجدوا لآدم'. و الحال الهرمونية الأولانية هى الحال الكامل للإنسان، ويتوازن فيها شطراه توازنا تاما لا تناقض فيه، ولا نحتاج هنا إلا إلى ذكر أن التعبير الرمزى الهندوسي عن هذه الحال ينطوى فى كلمة هامسا، حيث يناظر قطبا الوجود فيها عمليتا الشهيق والزفير، واللتان تمثلان بدورهما التجلي الكلي.

effective وحالتا التحقق المشار إليهما 'بالهوية الأسمى' تناظرا التمايز بين 'الخلود الفعال immortalty و 'immortality' و 'الخلود الافتراضي 'virtual immortalty'، راجع 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا'، باب 18.

يشاكل الكل، ولا شك أن فيلسوفا مثل لا يبنيتز كان على صواب فى القول 'إن جوهر الإنسان الفرد' مع التحفظ الذى اتخذناه عن قيمة هذا التعبير 'لابد أن يحتوى فى ذاته على تمثيل للكون الكلى، وأن ذلك تشاكل صحيح بين الكون الأكبر macrocosm' و'الكون الأصغر microcosm. ولكنه حصر نفسه فى المؤكبر hacrocosm' و'الكون الأصغر بالكائن ذاته، وهو عنده بمثابة كائن كالموهر الفرد' كما لو كان يسعى إلى 'تسويته' بالكائن ذاته، وهو عنده بمثابة كائن كامل مغلق لا تواصل بينه وبين أى مقام أعلى منه، وحَجَر ذاته بالتالى عن السعى بين 'التوسع' و'التسامى'، وحُرِم بذلك من أى أفق ميتافيزيقي 27. وليس فى نيتنا معالجة أفكار فلسفية من أى نوع كان ولا كل ما كان 'دنيويا'، إلا أن المثل الذى مقدم خطر لنا بوصفه تطبيقا مباشرا لما قيل توا عن اتجاهى الامتداد اللذين قد يسعى فيهما الكائن.

ولنعد إلى موضوعنا عن رمزية الصليب، ونلاحظ أولا بعيدا عن المعانى الميتافيزيقية والمبدئية التي تحدثنا عنها حتى الآن أن الصليب له عدة معان أخرى أكثر ثانوية وعرضية، وهو أمر طبيعي على نهج ما قلنا عن جُمَّاع المعانى التي تجتمع

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> وقد أشرنا سلفا إلى أن لا يبنيتز كان يحتكم على بعض المعطيات التراثية المبدئية، ولو حكمنا عليه بطريقة استعماله لها فيبدو أنه لم يفهمها حق الفهم.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> وربما كان من أحد الأخطاء الكبرى فى مفهوم لا يبنيتز الذى قد يرتبط بالمفهوم المذكور هو طرح المنظور الأخلاقى فى تناوله لبنية الكون الكلى الذى لا مجال فيه للأخلاق بموجب 'مبدأ التفاضل priciple of the best' الذى حاول هذا الفيلسوف أن يعتبره 'سببا كافيا' للوجود بكامله. ونشير فى هذا الموضع إلى أن التمايز بين الممكن the possible والحقيقى the possible لا قيمة له ميتافيزيقيا، فكل ما كان ممكنا هو حقيقى أيضا فى صيغته الصحيحة.

فى رمز، وقبل أن نعكف على طرح التمثيل الهندسى لأحوال الوجود المتعددة كما يحتويها التركيب الشكلى للصليب وهى مسألة معقدة لو تناولناها بكاملها فسوف نقول كلمة عن هذه المعانى الأخرى، رغم أن المسائل التى نتصل بها قد تبدو بعيدة عن موضوعنا، إلا أنها مرتبطة ببعضها بعضا بشكل ما، وأحيانا ما يجد المرء أنها أقرب مما تصور دائما بموجب قانون التناظر الذى يسرى تحت كافة الرموز.

#### الباب الرابع

# اتجاهات الفراغ

سعى بعض الكتاب الغربيين من ذوى الميول الروحية إلى قراءة المعانى الفلكية فقط للصليب بقول 'إنه رمز لنقطة الوصل بين دائرة البروج وخط الاستواء'، وكذلك 'صورة الاعتدالين حيث إن الشمس تصل إليهما بالتتابع فى دورتها السنوية'<sup>28</sup>، ولو كان الأمر كذلك فلأن الظواهر الفلكية ذاتها رموز من منظور أعلى، ولذا يمكن أن يجد فيها المرء تمثيلا 'للإنسان الكامل'. وحتى لو كانت هذه الظواهر رموز بالفعل فمن الواضح أنها ليست ما تَرْمُنُ إليه، ويتمخض عن واقع خلطهما عكس العلاقة الطبيعية بين مقامين مختلفين من الوجود<sup>29</sup>. وحينما يُفسر خلطهما عكس العلاقة الطبيعية بين مقامين مختلفين من الوجود<sup>29</sup>. وحينما يُفسر

عن كتابه , J.-M. Ragon عن معروف معروف, J.-M. Ragon عن كتابه  $^{28}$ 

<sup>29</sup> ويحسن أن نذكر هنا كما كرنا سلفا فى مناسبات أخرى أن هذه التفاسير الفلكية لا تقوم بذاتها وأنها زائفة أصوليا لسعيها إلى القصر، وهو ما أدى إلى تفشى نظرية 'الأسطورة الشمسية

الصليب بالظواهر الفلكية أو غيرها فإن له المغزى ذاته الذى تعقبناه 30، وذلك برهان على أن الرمزية الحقة أبعد عن أن تكون اختراعا إنسانيا فهى قائمة فى الطبيعة ذاتها، أو أن الطبيعة بآفاقها لا تعدو رمزا لحقائق متعالية.

وحتى لو استعدنا التفسير الصحيح لهذه الأمور فإن العبارتين المذكورتين تحتويا على خطأ، والواقع أن دائرة البروج وخط الاستواء لا يشكلا صليبا ولا يتقاطعا بزاوية قائمة، أما نقطتا الاعتدالين فتتصلا بمستقيم حيث يختفى الصليب تماما، وما يجدر بنا الاعتبار فيه هو أولا مستوى خط الاستواء والإحداثي العمودى بين القطبين على ذلك المستوى، وثانيا الخطين اللذين يصلا بين نقطتا الانقلابين وبين نقطة الاعتدالين هما ما يمكن أن يطلق عليه الصليب الرأسي في العبارة الأولى، في حين يُطلق على المركز ذاته ليشكلا الصليب ثلاثي حين يُطلق على المركز ذاته ليشكلا الصليب ثلاثي الأبعاد الذي تمتد أذرعه في اتجاهات الفضاء الستة 31، وهي الاتجاهات الأصلية التي تشكل مع مركزها سباعية كاملة.

وقد طرحنا هذه الفكرة سلفا في موضع آخر عن الأهمية التي تعزوها المذاهب

••••••

solar myth التى اخترعها دوبوى Dupuis و فولناى Volnay فى القرن الثامن عشر ثم استخرجها ماكس موللر فيما بعد، ومن ثم تأبطها فى زمننا ممثلوا علم الأديان الذين يصعب علينا النظر إليهم بجدية.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> ولابد من مراعاة أن الرمز يحافظ على الدوام على قيمته الحقة حتى لو تعقبناه دون وعى، مثلما يحدث حين يختفي بعض معانيه إلا أنها تُحفظ على سبيل الزينة.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ولا يصح الخلط بين 'اتجاهات' المكان و'أبعاده'، فهناك سته اتجاهات يتكون كل منها من اتجاهين متعاكسين، وهكذا يكون الصليب الذي نقصده مكونا من ستة أذرع تشكلت من ثلا ثة مستقيمات، يتعامد كل منها على الآخرين، وكل من الأذرع يسمى بالوصف الهندسي 'نصف قطر' يتجه من المركز إلى اتجاه بعينة.

التراثية إلى مناطق الفضاء السبع التي تناظر عصور الدورات 32. ويحسن أن نكرر هنا اقتباسا يبرهن على أن الأمر ذاته موجود في الغرب 'يقول القديس كليمنت السكندري إن الله هو 'قلب الكون' الذي تنبثق منه اتجاهات الفضاء جميعا، وكل منها بلا نهاية إلى أعلى وإلى أسفل وإلى اليمين وإلى اليسار وإلى الأمام وإلى الخلف'، ويرعاها جميعا حتى لا يتعدى أحدها على الآخر، فهو الأول Alpha والآخر Omiga، وقد تمت به مراحل الزمن الستة إلى سبعة 33.

وتنتمى هذه الرمزية كذلك إلى القبالة العبرية، فهى تتحدث عن 'القصر المقدس' أو 'قصر الباطن' الذى يقوم فى مركز الاتجاهات الستة للفضاء، وحروف الاسم الربانى الثلاثة 'يهوى <sup>34</sup> Jehovah بخارجه الستة فى اتجاهات الفضاء يعنى بطون الرب فى قلب العالم، أى إن 'الكلمة Logos' تتجلى فى قلب كل شيء كان فى النقطة الأولانية التى نتفرع منها كل الامتدادات، 'وشكّل شيئا من لاشىء كلماته Memra

<sup>32 &#</sup>x27;ملك العالم' الباب السابع.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> P. Vulliaud, La Kabbah Juive, Paris: E. Nourry, 1923, vol. i, pp215-6.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> ويتكون الاسم من أربعة حروف يتكرر أحدها مرة واحدة iod he vau he أى إن بها ثلاثة حروف فقط.

<sup>35</sup> والأعمدة هنا نتعلق بسوق شجرة السفيروث Sephirothic tree، وهي الساق الأوسط والأيمن والأيسر، وسوف نعود إليها لاحقا. ومن الجوهري أن نلاحظ أن معنى 'الأثير' هنا ليس قاصرا على المادة الأولى في العالم المتجسد بل بمعنى أسمى بانتقال ميتافيزيقي، وهو ما ينطبق تكاما على مفهوم 'الأثير أكاشا' في المذهب الهندوسي. راجع 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا' الباب 2.

كل شيء باسمه الواحد 36، وقد ترددت النقطة الأولانية من كلمات الرب لا في المكان فحسب بل في الزمان كذلك، فهي 'مركز العالم' بكامل معناه، أي إنها مركز المكان والزمن معا. ولو اتخذنا هذا المعنى حرفيا لكان عن دنيانا فحسب، فهي العالم الوحيد الذي يمكن التعبير عن شروطه مباشرة بلغة إنسانية، ولكن حيث إننا نتحدث عن مركز العوالم جميعا فإننا ننتقل إلى النطاق اللامحسوس ميتافيزيقيا حيث يصير المكان والزمن فيه معنى ومزياً فحسب.

وقد رأينا كيف تكلم القديس كليمنت السكندرى عن مراحل الزمن الستة التى تناظر اتجاهات الفضاء الستة. وينقسم الزمن إلى ستة عصور دورية كأقسام للدورة الأكبر والأعمّ، وأحيانا ما يُرمَنُ إليها بألفيات ستة. ويقسِّمُ كتاب ظوهار والتلبود كلاهما سيرورة الزمن إلى ألفيات 'وسوف يعيش العالم ستة آلاف عام نوه عنها سفر يتسيراه <sup>38</sup> وهذه الألفيات الست تشاكل 'أيام' الحلق الستة <sup>38</sup> وتُعَدُّ الألفية السابعة مثل اليوم السابع 'السبت' الذي هو أوان العودة إلى المبدأ، والذي يناظر المركز بشكل طبيعي، ويعتبر النطاق السابع لجهات الفضاء، ونحن هنا أمام رمزية زمنية لا يصح أن تؤخذ حرفيا كما هو متبع في مذاهب تراثية أخرى. ويقول يوسيفوس <sup>39</sup> إن ستة آلاف عام تساوى 'عشرة سنوات كبرى'، والسنة الكبرى يوسيفوس <sup>39</sup> إن ستة آلاف عام تساوى 'عشرة سنوات كبرى'، والسنة الكبرى ناروز' الكلدانيين هي ستة قرون، ولكن هذا التعبير يعني زمنا أطول في أماكن

. Sepher Yetsirah, iv, 5. 36

Siphra di-Tseniutha: Zohar, n, 176B <sup>37</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> راجع المتن الإنجيلي يوما واحدا عند الرب كألف سنة.

Antiquities of the Jews i, 4. <sup>39</sup>

أخرى، فهو عشرة ألفيات أو اثنى عشرة عند اليونانيين والفرس. ولكن ذلك لا يهمنا هنا حيث إننا لا نحاول حساب دوام عالمنا، وهو ما يستلزم دراسة عميقة لنظرية عصور الإنسان مانفانتارات الهندوسية، ويكفينا أن نأخذ هذه التقسيمات هنا بقيمها الرمزية. وسوف نقول فحسب إننا نتحدث عن ست مراحل ذات دوام غير محدد، إضافة إلى السابعة التي تناظر اكتمال كل شيء بالرُجْعَى إلى الحال الأولاني 40.

ولنعد إلى المذهب الكونى للقبالة العبرية كما أرساه سفر يتسيراه، فيقول فاليو إن المسألة هي التنامى الذي ينبثق عن الفكر في صوت يتردد من المعصوم إلى المفهوم، وسوف نرى أننا أمام تفسير رمزى يتغيا التكوين الكلى الذي يرتبط ارتباطا وثيقا بالوحدانية، وتفسر آيات أخرى 'النقاط' التي تمتد إليها الخطوط في كل اتجاه، 4 'والتي لا تُونهم إلا من خلال 'قصر الباطن'، وهو 'النقطة' التي لاتدرك من الأثير Avir الذي ينبع منها تركيز النور Aor، وهذه النقطة هي رمن الوحدانية، وهي مبدأ الامتداد الفضائي الذي يوجد بفضل إشعاعها، حيث يبدو اللاشيء' افتراضا منطقيا فحسب، ولا ينصاع للفهم إلا إذا وضع ذاته في موضع المركز، وسنعود إلى هذه النقطة بتوسع فيما بعد، 'ويضفي انبعاث النور على المكان حقيقيته بأن يصنع شيئا من لاشيء، ويصنع ما يظهر مما لا يظهر' وهو توسمُّع يتبع

<sup>40</sup> ولا جدال فى أن هذه الألفية الأخيرة هى 'الملك الألفى للمسيح' التى جاء ذكرها فى رؤيا يوحنا . اللاهوتي عن علامات الساعة Apocalypse.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> ويُرمَزَ إلى هذه الخيوط في الهندوسية بتعبير 'شعرة شيفا'.

La Kabbalejuive, vol. i,p 217. 42

التركيز. ونجد هنا مرحلتين من الشهيق والزفير التي نتكرر كثيرا في المذهب الهندوسي، ويناظر الزفير إنتاج العالم المتجلي، ونلاحظ التشاكل بين هذين المرحلتين وبين وجيب القلب ودورة الدماء في الجسد الحي. ولنستمر في اقتباسنا، 'ينبعث النور من سر الأثير، وتتجلي النقطة الخفية أي حرف yod، ويعني هذا الحرف 'لمبدأ هيروغليفيا، ويقال إن جميع الحروف العبرية قد تشكلت منه، ويقول سفر يتسيراه إنه يرمز إلى العالم المتجلي ذاته 44. ويقال كذلك 'إن النقطة الغامضة هي الواحد اللامتجلي الذي يمد من ذاته ثلاث نقاط تمثل البداية والوسط والنهاية 45، وتشكل هذه النقاط معا حرف yod وهو الواحد متجليا، أو بالحرى ثابتا كمبدأ للتجلي الكلي، أو بمصطلح لاهوتي 'جعل الرب من ذاته 'مركزا للعالم' بكلمته'. ويقول سفر يتسيراه 'وحين تجلي حرف yod عن سر الأثير Avir كان النور Aor، والواقع أنه لو حُذفَ حرف yod من كلمة 'Avir لا يبقي إلا كلمة 'Aor.

ويقتبس فوليو Volliaud عن موسى الليونى Moses de Leon ما يلي، بعد أن نتذكر أن القدوس تبارك شأنه يمكن أن يستوعب من خلال صفاته

.4

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> المرجع السابق، الجزء الأول ص 218.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> ولابد من فهم هذا 'التشكيل Yetsirah' بمعنى إنتاج التجلى فى المقام اللطيف، وتسمى التجليات الكثيفة Asiah، فى حين أن Beriah تعنى التجليات اللا صورية اللطيفة. راجع 'الإنسان ومصيره فى الفيدانتا' الباب 5 لتفسير التناظر المذضبط بين القبالة العبرية وتريبهوفا نا الهندوسية.

<sup>45</sup> ويمكن أن تستوعب هذه النقاط الثلاث كعناصر المقطع المقدس آوم فى المذهب الهندوسي، وكذلك فى الرمزية المسيحية القديمة. راجع 'الإنسان ومصيره ...'، باب 17، و'ملك العالم' باب

middoth التي خلق بها العالم 46، ولنبدأ بتفسير الكلمة الأولى في التوراة ملاسمي 47 Bereshith، وقد قال لنا قدماء المفسرين إن هذا السر محفوظ في المقام الأسمى في الأثير الذي لا يُدرك، وهذا المقام جُمَّاعً لكل المرايا التالية الظاهرة لهذا المقام ذاته 48، وتنبثق جميعا من سر النقطة الخفية التي تنبع من سر الأثير الصرف 6، والمقام الأول الذي ترمن إليه النقطة خفي تماما، أي لامتجل لا يُدرك بالفهم 50، وقل مثل ذلك عن النقطة الأسمى الخفية في الأعماق 51، والتي يمكن أن يُدرك عنها شيء من سر قصر الباطن، وأول الأسرار العشرة Sephiroth هو التاج الأسمى وأصل الأصول كافة، وتكمن فيه النقطة الأثير الصرف، وهو سبب الأسباب جميعا وأصل الأصول كافة، وتكمن فيه النقطة الخفية التي يولد منها كل شيء، ويقول

الموصوف نيرجونا وبراهما اللاموصوف نيرجونا وبراهما اللاموصوف نيرجونا وبراهما الموصوف نيرجونا وبراهما الموصوف ساجونا، أى بين 'الأسمى' و'غير الأسمى'، وليس الأخير إلا إيشفارا. راجع 'الإنسان ومصيره فى الفيدانتا'، باب 1 و 10. وتعنى كلمة Middah حرفيا 'معيار'، راجع ماترا السنسكريتية.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> وهى مفتتح سفر التكوين فى البدء...

<sup>48</sup> ومن الواضح أن هذا المقام هو ذاته 'المقام الكلي' في الجوانية الإسلامية، والذي تجتمع فيه كل المقامات الأخرى تركيبيا، ويستخدم المذهب ذاته استعارة المرايا وغيرها من النوع ذاته، ونرجع هنا إلى تعبير اقتبسناه سلفا في 'الإنسان ومصيره في الفيدانتا'، فالواحدية تنطوى على الأسرار الربانية كافة، أي كافة الأسماء الحسني الصفاتيه، راجع 'ملك العالم' باب 3، وهي المرايا التي نتلألأ بالقدوس المطلق الذي لا يُدرك إلا بصفاته التي لا تحصي، ومن نافلة القول إن الأسرار الربانية هي المسألة المطروحة في المتن ذاتها.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> والمقام الذى ترمن إليه النقطة يناظر الواحدية، و هو الوجود البحت إيا شفارا فى المذهب الهندوسي.

<sup>50</sup> ونشير فى سياقنا إلى أن تعاليم المذهب الهندوسى عما وراء الوجود هى الحال اللامشروطة لآتما، راجع 'الإنسان ومصيره …' باب 16، حيث أشرنا إلى الحالات المناظرة فى مذاهب تراثية أخرى.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> والوجود لا يتجلى ولكنه مبدأ كل التجليات.

سفر يتسيراه فما الذي يمكن تعداده قبل الواحد 5<sup>5</sup>؟ وهو ما يعني أنه ليس بعد هذه النقطة سوى 'لا Ain' أي سر الأثير، وقد سمى بأداة نفى بسيطة بموجب امتناعه على الفهم 5<sup>5</sup>. وبداية الفهم الصحيح للوجود كامنة في سر 'النقطة'الأسمى 5<sup>5</sup>، وحيث إن هذه النقطة هي 'بداية' كل شيء فإنها تسمى 'الفكر الفكر الخلاق 'النقطة' الخفية، ويمكن فهم سر النقطة الخفية في رمز ويناظر سر الفكر الخلاق 'النقطة' الخفية، ويمكن فهم سر النقطة الخفية في رمز 'قصر الباطن' حيث إن الأثير الصرف سيظل غامضا إلى الأبد، والنقطة هي الأثير المنظور 'بالتركيز' الذي هو بداية كل التمايزات في سر 'قصر الباطن' أو قدس الأقداس 55. فأي شيء لابد كان مستوعباً أولا في الفكر 5<sup>75</sup>. ولو قال أحد 'عجبا! إن في العالم شيء جديد!' فألزمه الصمت، فذلك الشيء كان مستوعبا في الفكر قبل وجوده 5<sup>8</sup>. وينبثق من النقطة الخفية قصر الباطن الأقدس، بالخطوط التي تنبع من

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> والواحد هو أول الأعداد، وليس قبله شيء يُعَدُّ، والتعداد هنا رمن للمعرفة في صيغة خاصة.

<sup>53</sup> وهو الصفر الميتافيزيقي أو 'اللاوجود' في تراث الشرق الأقصى، الذي يُرمَنُ إليه 'بالفراغ' في 'أناشيد الطريق والفضيلة' باب 11. وقد فسرنا في موضع آخر السبب الذي يجعل صيغة النفي طريقا وحيدا للتعبير عما وراء الوجود، راجع 'الإنسان ومصيره …'، باب 15.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> أى فى الكينونة التى هى مبدأ الوجود، أو بتعبير آخر 'التجلى الكلى'، مثلما كان الواحد مبدأ كل الأعداد.

<sup>55</sup> ذلك أن كل شيء لابد أن يُستوعب فى الفكر قبل أن يتحقق فى الظاهر، ويجب أن نفهم هذا استعاريا بانتقال من المقام الإنسانى إلى المقام الكونى.

<sup>56</sup> وقدس الأقداس هو قلب معبد أورشليم ومقر تابوت العهد Mishkan حيث تتجلى الشخيناه، أي الحضور الرباني.

ocus أو العقل الرباني، والذي يسميه اللاهوت المسيحي 'محل الإمكان qua أو possibilium.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> وهذا هو 'الواقع الثابت' لكل شيء في 'الحاضر السرمدي'.

نقطة تلاقى الاتجاهات الستة فى المكان، وهذا هو قدس الأقداس<sup>59</sup>، وهو العام الخمسين إشارة إلى اليوبيل الذى يمثل العودة إلى الحال الأولاني، والذى يسمى كذلك الصوت الذى ينبعث من الفكر<sup>60</sup>، وهكذا تنبع الكائنات والغايات جميعا من قوة 'النقطة' العلوية. فاشهد ما تحكى الأسرار الثلاثة العظمى<sup>61</sup>.

ورغم طول هذه الفقرة فقد قصدنا أن نطرحها بكاملها، ذلك أن لها اتصال وثيق مباشر بغاية هذه الدراسة بأكثر مما يبدو لأول وهلة.

وتنطبق رمزية اتجاهات الفضاء على كل ما تبعها، وسواء أكان من منظور الكون الأكبر، فيما جرى سلفا أم من منظور الكون الأصغر، فيما يجرى حاليا، وتشكل الأبعاد الثلاثة بالمفهوم الهندسي منظومة محاور، يمكن قياس الفضاء بأكبله بالنسبة إليها، ويرمز الفضاء هنا إلى مجمل الإمكانات سواء أكانت لكائن بعينه أم للوجود الكلي، وتشتمل هذه المنظومة على محور رأسي ومحورين أفقيين، وتشير إلى اتجاهات الفضاء الستة لو نظرنا إليها بدون اعتبار للمعطيات الفلكية. وقد رأينا في كلمات القديس كليمنت السكندري أن الأعلى والأسفل يناظرا السمت والنظير، ويناظر اليمين واليسار الجنوب والشمال، ويناظر الأمام والخلف الشرق والغرب، ويقوم هذا التناظر ذاته في كل المذاهب التراثية تقريبا، ويمكن القول أيضا عن

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>نه العالم) باب 3، ولاحظ أن أن 50=  $^{27}$ . والقيمة العددية لكلمة كل نه أن 30 أن أن 50=  $^{59}$ . (اجع أيضا 'Fifty Gates for Intelligence العبرية والعربية == 50، راجع أيضا 'خمسون بابا للذكاء

<sup>60</sup> ولازالت هذه هى الكلمة، لكن qua هى النطق الربانى لأول 'فكر' باطن، وهو ما يقوم بذاته لذاته، ثم النطق الظاهر لأول كلمة 'ليكُنْ' والوجود الكلى الذى يتجلى بها، وهى Fiat Lux فى سفر التكوين.

La Kabhale juive, vol. i, p217. 61

ألفيات دورة العالم 'إن العالم سيعيش ستة آلاف عام ينم عنها الستة ألفاظ الأولى في سفر التكوين 62، وتشاكل هذه الألفيات الست أيام الخلق الستة 63، وتشاكل الألف السابعة اليوم السابع من الخلق، وهو 'السبت' أوان العودة إلى المبدأ، ويناظر المركز بالطبع وهو المنطقة السابعة من المكان، وبين أيدينا الآن رمزية زمنية لايصح أن تؤخذ حرفيا، وقل مثل ذلك عما يرد في المذاهب التراثية الأخرى، ويمكن القول إن الإحداثي الرأسي هو المستقيم الثابت الذي يصل بين القطبين ويدور حوله كل شيء في مداره، وهو إذن المحور الرئيسي، وأن الإحداثيين الآخرين ثانويين ونسبيين. ويمكن أن نسمي محور الشمال والجنوب 'محور الانقلاب' ونسمي محور الشرق والغرب 'محور الاعتدال'، وهو ما يعيدنا مرة أخرى إلى المنظور الفلكي بموجب التكافؤ بين الجهات الأصلية الأربعة وبين دورة فصول العام، وسوف يبتعد بنا الطرح الكامل لهذه النقطة عن مسارنا، وربما جاء في دراسة أخرى 64.

Siphra di-Tseniutha: Zohar, n, 176B. 62

<sup>63</sup> راجع آية التوراة التي تقول 'إن ألف عام مثل يوم واحد في عين الرب'.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> وقد تناول القديس بولس رمزية اتجاهات الفضاء وأبعاده حينما تحدث عن الطول والعرض والارتفاع والعمق، الرسالة إلى أهل إفسس، 3، 18، وقد ذكر أربعة اتجاهات بدلا من ستة، ويناظر الأول والثانى الإحداثيين الأفقيين، في حين يناظر الثالث والرابع نصفا المحور الرأسي الأعلى والأسفل. ويرجع الاختلاف إلى أن نصفي المحور الرأسي ينتمي كل منهما إلى صفة جونا تكاد تناقض الأخرى، لكن الإحداثيين الأفقيين ينتميا إلى الصفة ذاتها، وهو ما سنتناوله في الباب التالى.

#### الباب الخامس

### نظرية الجونات الهندوسية الثلاث

تلزم الإشارة مرة أخرى إلى نظرية الجونات الهندوسية قبل أن نسترسل فيما قلنا توا<sup>65</sup>. ولا ننوى معالجة النظرية بكاملها بل ما يتصل منها بموضوعنا الحالى فسب، فالجونات هي الصفات الجوهرية الأولانية للكائنات في أحوال تجليها التي لا تحصي<sup>66</sup>، وليست الجونات حالات بل هي أقرب إلى الشروط العامة التي يخضع لها الكائن الذي ارتبط بها<sup>67</sup> وتشارك في تكوينه بدرجات لامحدودة الاختلاف

\_\_\_\_\_

<sup>65</sup> را جع ' مدخل عام إلى فهم النظر يات التراثية' جزء 2، باب 11، و'الإِذْسان ومصيره في الفيدانتا' باب 4.

راجع أيضا Studies in Hinduism, chap. 4. SP

<sup>6</sup> وتكمن الجونات الثلاث في براكريتي وهي 'جِذْرُ التجلي الكلي مولا'، إلا إنها تكون في حال توازن تام في لاتمايزها الأولاني، ويشكل كل تجل صدعا في هذا التوازن.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> وتعنى كلمة جونا حرفيا 'حَبْلُ' التى تعنيها كذلك كلمتًا باندها و باشا، وتستخدم جميعا فى كافة أغراض التعبير عن الشروط المقيدة لحالة أو صيغة من التجلى. كما أن اصطلاح جونا ينطبق تحديدا على وتر القوس، والذى يمكن أن يعبر عن فكرة 'التوتر' بدرجاته المختلفة، ومن ثم عن التشاكل الوظيفى، وربما لم تكن فكرة التوتر هى ما يهمنا هنا بقدر فكرة 'الميول' التي ترتبط بها ارتباطا وثيقا كما تفصح الكلمات المذكورة، وهى الفكرة الأقرب فى تعريف

تتراصُّ على بنية من 'العوالم الثلاثة تريبهوفانا' وتنتشر في طباق الوجود الكلي.

و الجونات الثلاثة هي ساتفا وهي الميل إلى الاتساق مع جوهر الوجود سات، والذي يتماهى مع 'نور المعرفة جنانا'، ويُشار إليه بلمعة النجوم السماوية التي ترمز إلى حالات علوية من الوجود. أما راجاس فهي ميل الكائن إلى التوسع في حال بعينها، أى تفعيل الإمكانات المتاحة على هذه المرتبة من الوجود. وأخيرا تاماس وهي الميل إلى الغموض الذي يُستوعب على أنه جهل أفيديا، وهو الجذر المظلم للكائن في حالاته السفلية. ويصدق ذلك على حالات الكائن المتجلية كما يصح اعتبار هذه الصفات أو الميول فيما تعلق بأحوال الإنسان عموما. وهكذا تعبر ساتفا عن الميل إلى أعلى، وتشير دائمًا إلى حال أعلى من الحال الذي بدأ منه الكائن في تلك البنية من الميول، أما تاماس فهي الميل إلى أسفل وإلى أحوال أدنى من الحال الذي بدأ منه الكائن، وأما راجاس فهي نتعلق بالحال الأخيرة ذاتها التي نتوسط بين الأحوال الأعلى والأدني، ولذا توصف بأنها أفقية الحركة، وهي في السياق الحالي 'عالم الإنسان مانافا لوكا وهو المضمار أو المرتبة التي تحتلها الحال الفردية الإنسانية من الوجود، وسوف نتضح الآن العلاقة بين كل هذا وبين الرمزية التي نتناولها هنا من نواجٍ ميتافيزيقية وكونية صرفة، وما إذا كانت تنطبق على الكون الأكبر أم الكون الأصغر. فيمكن القول إن راجاس تناظر المستقيم الأفقى، أو بالحرى المستوى الأفقى بكامله لو كنا نتعامل مع الصليب ثلاثى الأبعاد، وتناظر تاماس الجزء الأسفل من الصليب الرأسي، وتناظر ساتفا الجزء الأعلى من المستقيم ذاته، أي

••••••

الجونات الثلاثة.

الذى يعلو المستوى الأفقى بكامله ويقسم الكرة غير المحددة التي ذكرناها سلفا إلى نصفين.

ويصور متن هندوسي كيف أن الجونات الثلاثة تتحول من واحدة إلى أخرى بترتيب تصاعدي،

'كان كل شيء سفلى تاماس'، وهو التجلى من حيث تنائيه عن اللاتماير الأولاني لبراكريتى، 'وقد أمر براهما الأسمى بالتغير، فاتخذت تاماس صبغة راجاس وطبيعتها<sup>68</sup>، التي توسطت بين الظلام والنور، 'ومن ثم تلقت أمرا آخر بالتغير فاتخذت طبيعة ساتفا'. ولو نحن اتخذنا الصليب ثلاثى الأبعاد كرسم ينبع من مركز الكرة فإن التغير المذكور يرتسم ابتداءًا بالنصف الأدنى تاماس من المحور الرأسي ثم يتطور إلى مستوى دائرة خط الاستواء راجاس ومنه إلى النصف الأعلى من المحور الرأسي ساتفا. ويمثل المستوى الأفقى لدائرة خط الاستواء نطاق التوسع راجاس في حين تنحو تاماس وساتفا إلى التباعد نحو نهايتا المحور الرأسي 69، وأخيرا فإن النقطة التي تتحول فيها تاماس إلى راجاس ثم من راجاس إلى ساتفا مقدرة سلفا، وهي المركز الفعلى للكرة الذي اتضح بما قلناه في الباب السابق 70، وسوف نعود إلى ذلك

\_\_\_\_\_

<sup>68</sup> وتعنى كلمة فارنا 'اللون أو الصبغة' وقد عُمِمَت 'الصفة' بحيث تعنى جوهر طبيعة مبدأ أو كائن، ومن ثم تستخدم بمعنى 'الطبقة caste حيث إن مؤسسة الطبقات ترجمة لتنوع الطبائع بين الأفراد. راجع 'مدخل عام إلى فهم النظريات التراثية' باب 3 و 6. كما تُضفى على الجونات ألوانا رمزية، فالأسود رمز تاماس والأحمر رمز راجاس والأبيض رمز ساتفا. 'تشاندوجيا أوبانيشاد' الجزء الحامس، باب 3.1، وكذلك كتابنا ' النفوذ الروحى...'، باب 4.

<sup>69</sup> وتبدو لنا هذه الرمزية تفسيرا وتبريرا لصورة وتر القوس التي ينطوى عليها معنى اصطلاح جونا. 70 ويسمى معامل المبدأ في العالم وفي نفس كل كائن بمصطلح 'حاكم الباطن أنتار يامت'، وهو ما

فيما يلي <sup>71</sup>.

وينطبق ما تقدم على مقامات الوجود الكلى كما ينطبق على حالات أى كائن بعينه، فهناك على الدوام تناظر تام بين هذين المقامين، فكل حال من أحوال الكائن يتغير بامتداده الذي يستطيعه في نطاق مقام بعينه من الوجود، وهو أمر لا نهاية له بطبيعتة. ونقول بمعنى آخر إنه يمكن إيجاد تطبيقات شتى لهذه النظرية في الوجود الكونى على مستوى العناصر، إلا أن نظرية العناصر لا ترتبط مباشرة بالدراسة الحالية، ومن الأفضل أن نرجئ كل ما يتعلق بها إلى دراسة أخرى.

••••••

#### الباب السادس يُه و توحد المتكامِلات

ونتجه الآن إلى اعتبار جانب آخر من رمزية الصليب ، وربما كان أكثر جوانبها شيوعا، وقد لا تبدو له علاقة بموضوعنا لأول وهلة، فهو أنه رمز التوحد المتكاملات ويكفى لهذا الغرض أن ننظر إلى الصليب فى شكله المعتاد ثنائى الأبعاد، إلا أنه يمكن تذكر أن المستقيم الأفقى يعتبر المستوى الأفقى الكامل فى الصليب ثلاثى الأبعاد. ويؤخد المستقيم الرأسي فى سياقنا بمعنى المبدأ الإيجابي الفعال والمستقيم الأفقى بمعنى المبدأ السلبي، كما يمكن أن يُوصَفَ المبدأين بالذكر والأنثى فى التشاكل بين المستوى الإنساني ومستوى التجلى الكلى، وهما ما يسميهما المذهب الهندوسي بوروشا و براكريتي 27، ولا حاجة هنا إلى اعتبار العلاقة الناشئة بين هذين المبدأين بل مجرد بيان معنى الصليب فى العلاقة بين معناه المعتاد ومعناه الميتافيزيقى.

<sup>72</sup> راجع 'الإنسان ومصيره فى الفيدانتا' باب 4.

ونقول بداية إن هذه العلاقة تنبثق من علاقة المحور الرأسي بالمستوى الأفقى للصليب في المعنى الميتافيزيقي، ولابد أن ننوه هنا إلى أن المصطلحات على شاكلة سلبي وإيجابي لا معنى لها إلا في علاقة أحدهما بالآخر، فالتكامل بالضرورة علاقة تلازم correlation بين اصطلاحين، وحيث إن الأمر كذلك فمن الواضح أن التكاملية بين الفاعل الموجب والمنفعل السالب يمكن أن تطرأ في مستويات مختلفة، حتى ليبدو أن المصطلح الواحد منهما يقوم بدور مزدوج في الإيجاب والسلب معا بحسب ما يلازمه، ولكن يمكن القول في كل الأحوال إن هذه العلاقة نظيرة في مستواها للعلاقة بين بوروشا و براكريتي. وسوف نرى فيما يلي كيف أن المحور الرأسي الذي يربط كل أحوال وجود الكائن ينفُذُ في مراكزها المتناظرة جميعا، وهو موضع تجلى ما يسميه تراث الطاوية 'عمل السماء'، وهو ذاته 'العمل بلا فعل 'actionless activity' للوجود الفاعل بوروشا، والذي تصوغ براكريتي مشيئته في الوجود القابل بكل ما حوى التجلي من إمكانات، أما المستوى الأفقى فيُنظَرُ إليه 'كمستوى انعكاس' يمثله رمزيا 'سطح الماء'، ومن المعلوم في المذاهب التراثية كافة أن 'الماء' رمز براكريتي أو القابلية الكلية 73. وحتى نلتزم بالدقة فإن ذلك المستوى يمثل مرتبة بعينها من الوجود ولا يتماهى مع براكريتي ذاتها، ولكنه يتماهى مع أمر مقدر سلفا بموجب شروط الوجود التي تعرُّفُ العالم، وتقوم بدور براكريتي بمعنى نسبي في مرتبتها من التجلي الكلي، وقل مثل ذلك عن أى مستوى أفقي يناظر جحافل أحوال التجلي.

<sup>73</sup> المرجع السابق باب 5.

ويلزم تفسير نقطة أخرى نتصل مباشرة بفكرة 'الإنسان الكامل' الذى تناولناه فيما سبق، وقد ذكرنا أنه يتكون من 'آدم و حواء'، كما أشرنا إلى 'بوروشا و براكريتی' سواء أكان من منظور التجلی بأجمعه أم من منظور حال بعینها من أحوال الكائن يمكن اعتبارها مناظرة لفكرة ' الإنسان الكامل'<sup>74</sup>. ولابد لهذا المنظور أن يرى توحّد المتكاملات في الحال الجنيني الأولاني الذي تحدثت عنه كل المذاهب، ويمكن القول إن المتكاملات حتما نتوازن بشكل مرهف في الكائن الذي توحدت فيه بجمل ملكاته، فلا تطغى أحدها على الأخرى. ونلاحظ مرة أخرى أن الكرة رمز الحال الجنيني اللامتمايز<sup>75</sup>، وهي أقل الأحوال تنوعا حيث إنها تمتد إلى كل الجهات بالتساوي، ويرى الفيثاغوريون مثلا أنها أكمل الأشكال التي تعبر عن مجمل الوجود الكلي<sup>76</sup>، ويلزم لكي نعبر عن فكرة مجمل الوجود برنسم عليها الصليب، أي إنها لامحدوة المدى كما هو حال المحاور الثلاثة المتعامدة التي يرتسم عليها الصليب، أي إنها لالشكل من إشعاع المركز، ولا تنغلق على الإطلاق حيث إن الإشعاع لانهائي المدى، ومن ثم يُضيً مداها بكامله بموجات متراكزة تمر كلً منها بمرحلتي التركيز المدى،

<sup>74</sup> المرجع السابق باب 4.

را جع الخطبة التى قالها أفلاطون على لسان أريستوفانيس فى محاورة الوليمة Symposium، ويخطئ غالب النقاد فى تجاهل قيمتها الرمزية رغم جلائها. وهناك أمر قريب الشبه فى الرمزية الطاوية 'يين يانج' التى سوف نعالجها فيما يلى.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> ويشتمل محيطها على أكبر حجم بالنسبة إلى سطحها عن كل الأشكال الممكنة، ولذا يعتبرها المنظور الهنسي أكبل الأشكال. وقد ألهمت تلك الفكرة لا يبنيتز بمفهوم 'العالم الأفضل best المنظور الهنسي أكبل الأشكال. وقد ألهمت تلك الفكرة لا يبنيتز بمفهوم 'العالم الأفضل of worlds' الذي يُعرِّفه بأنه العالم الذي يشتمل على أكبر قدر من الوقائع الإيجابية، إلا أن ذلك التطبيق يخلو من كل قيمة ميتافيزيقية كما نوهنا سلفا.

والتوسع<sup>77</sup>، وهاتين المرحلتين تعبير عن التكامل<sup>78</sup>. ولو تركنا مؤقتا الشروط الكامنة في التجلى بصيغته التتابعية لنعتبر في تزامنهما فسوف يتوازنا معاحتي يصبح اجتماعهما مكافئا للعصمة المبدئية مثلما تُحَقِّقُ مجمل اللاتوازات الجزئية التي تصوغ التجلى توازنا كليا.

ولابد من العروج على نقطة أخرى، فقد قلنا توا إن مصطلحا إيجابى وسلبى يعنيا العلاقة فحسب، إلا أنهما صالحان للتعبير فى مستويات عدة، وعليه فلو نظرنا إلى الصليب ثلاثى الأبعاد الذى يناظر محوره الرأسى ومستواه الأفقى علاقة إيجاب وسلب لرأينا العلاقة ذاتها بين المحورين الأفقيين أو حتى بين ما يُقصَدُ بهما. ولكى نحافظ على التناظر الرمزى الذى أرسيناه رغم أن كليهما أفقى إلا أن أحدهما يقوم بالدور الإيجابى والآخر بالدور السلبي، وعلى سبيل المثال لو كان الإحداثيان يمثلا الاعتدال والانقلاب السنوى فإن محور الاعتدال يُعَدُّ رأسيا بالنسبة إلى محور الانقلاب، ويقوم بدور المحور القطبى بالتشاكل مع الشمال والجنوب، ويقوم محور الانقلاب بدور المحور الاستوائى بالتشاكل مع الشرق والغرب<sup>79</sup>. وهكذا يعبر

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> وليست هذه الكرة المضيئة محدودة ولا مغلقة بتبدلاتها بين التركيز والتوسع، واللتان نتابعا من منظور التجلى إلا أنه ما متزامنتين في الحاضر السرمدي، و قد اتحذت في الجواذية الإسلامية مصطلح الروح المحمدية في الإنسان الكامل الذي أمر الله سبحانه الملائكة بالسجود له، وهذا الحال ذاته هو أحد مراتب التربية الروحية في الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> ويعبر التراث الهندوسي عنهما برمزية هامسا. وتذهب بعضيُ المتون التانتارية إلى استخدام كلمة آها ر مزا لاتحاد شيفا و شاكتي، والمذين ياظرا أول وآخر حرف من الأبجدية السنسكريتية تما ما كما تمثل أداة eth الألف والثاء thau من الأبجدية العبرية، وتعنى الجوهر القابل، و' الجوهر الفاعل، للكائن.

<sup>79</sup> وينطبق ذلك بشكل أدق على الصليب المعقوف الذى نتناوله لاحقا.

الصليب الأفقى عن علاقات التشاكل التي يقوم بها الصليب الرأسي. ولنعد الآن إلى الرمزية الميتافيزيقية التي تظل جوهرية في أطروحتنا، فيمكن القول إن تكامل أحوال الإنسان التي يمثلها الصليب الأفقى هي في مستواها من الوجود صورة للتحقق الكامل للكائن كما يمثلها الصليب الرأسي 80.

80 ونلاحظ كذلك في إطار مسألة التكامل أن الحرفين الأولين في الأبجدية العربية 'ألفْ وباء' يناظرا الذكورة أو الإيجاب والأنوثة أو السلب، فالأول رأسي والثاني أفقى، ويشكلا معا رسم الصليب. كما أن القيم العددية لهذين الحرفين هما 'واحد واثنين'، ويتفق ذلك مع الرمزٰ ية الحسابية الفيثاغور ٰية التي ترى أن 'الموناد monad' مذكر و'وا لدياد dyad' مؤنث. ويوجُّد الاتفاق ذاته في الطاوية في عنصرا الشكل الثلاثي كوا عند فو هسي وهما خط مستمر يمثل المبدأ الذكوري يانج وخط مقطوع يمثل المبدأ الأنثوي يين، أو هو بالحرى مضطرب الوسط، ويُعرَفُ الرمزَان باسم 'التعينان the two determinations'، ويوحيا بمعنى الوحدة والثنوية، ويعنيا الأمر ذاته في الفيثاغورية، وينبغي أن تفهم بمعنى يختلف تماما عن النظام العددي الذي وقع عليه لا يبنيتز وتوهم أنه قد اكتشفه، راجع 'شرق وغرب' باب ويصف 'كتاب التحولات Ching ' الأعداد الفردية بالذكورية والزوجية بالأنثوية، راجع 8 The Great Triad, chaps. 4 and 8. وتظهر الفكرة الفيثاغورية عن الأعداد الفردية والزُّوج ية ع ند أَف لاطون ا لذي أ سماها 'ا لنفس śame' و'ا لآخر other'، واللَّمَّان تـ ناظرا الوحدوية والثنوية في العالم المتجلى. ويرمز الصليب في النظام العددي الصيني إلى عدد عشرة، كما أن عدد عشرة X الروماني صليب بتركيب مائل كما لو كان منظورا من أسفل، ويمكن أن نجد هنا إيماءا إلى العلاقة بين النظامين العشرى والرباعي، فهذه المتوالية الدسيطة ومجموعها 1+2+2+4=10 توحى بعلاقة تكهن بها النظام الرباعي الفيثاغوري Tetraktys. والواقع أن الصليب يمثل بطبيعته المربع في التناظر بين الأشكال الهند سية والأعداد، بينما يمثل المربع الصليب من حيث جانبه السكونى. والعلاقة بين الاثنين قائمة فى النظرية الهرمسية عن تربيع الدائرة'، أو فى العلاقة بين الكرة والمربع فى الهندسة الفراغية التي تناولنا ها في سياق الحديث عن 'الفردوسِ الأرضي' و'أورشَّليم السماوية'. راجع 'ملك العالم' باب 11، و'هيمنة الكم' باب 20. وأخيرا نلاحظ فى عدُّد عشرة أن الواحد والصفر يناظرا الفاعل والمنفعل، حيث يناظرا المركز والمحيط على الترتيب، راجع The Great Triad, chap. 23 والتي يمكن أن ترتبط بالصليب لو اتخذنا المركز كأثر لنفاذ المحور الرأسي في المستوى الأفقى، حيث يُعتبر محيط دائرة المستوى امتدادا لهذا المستوى ذاته في الموجات المتراكزة التي تنبثق عن المركز، فالدائرة ومركزها صورة للنظام العددي العشري، وهما في الآن ذاته رمز للكمال الدوري، أي التحقق المتكامل للإمكانات التي تنطوي عليها حالة وجود بعينها.

#### الباب السابع

## تَصَالُحُ الْمُتَنَاقِضَات

تناول الباب السابق المتكاملات لا المتناقضات، ومن المهم ألا نخلط بين المفهومين كما يحدث أحيانا حين يؤدى ظهور شيء إلى اعتباره أحدهما أو الأخرى بحسب وجهات النظر الشتى التى يعتنقها الناس، وفى هذه الحالة يعتبر المنظور الذى يرى التناقض السطحى أدنى من المنظور الذى يرى التكامل العميق حيث يتصالح التناقض، وهو المنظور الأعلى والأعمق الذى تناولناه سلفا<sup>81</sup>. والحق إن التوحيد المبدئى لا يقبل بوجود تناقض لا حل له<sup>82</sup>، وعليه فإن التناقض بين الاصطلاحين يقوم على المظاهر التي لها حقيقة نسبية على مستواها من الوجود فحسب، ولا مناص

<sup>81 &#</sup>x27;أزمة العالم الحديث' الباب 3.

<sup>82</sup> ولا تقبل بالتالى بأية 'ثنوية' سواء أكانت لاهوتية كما تُعزى إلى المزدكية أم فلسفية كما تعزى إلى ديكارت، وهذا المفهوم زائف أصوليا.

من أن تختفى بما هى وتُحل باتساق مع غيرها فى تركيب متجانس ومرتبة أعلى من مستوى وجودها الظاهر، وإنكار ذلك يصبح بمثابة السعى إلى الإطاحة بالتوازن المبدئي، فى حين أن كافة اللاتوازنات التى تشكل عناصر التجلى نتسق حتما فى اتزان كلى، وهو ما لا يؤثر فيه شىء ولا يدمره شىء. وحتى التكامل ذاته لازال ثنويا ولا مناص من أن يختفى عن وجه التوحيد، حيث يتوازن المصطلحان باندماجهما فى اللاتمايز الأولاني.

وقد يُسَمِّلُ شكل الصليب فهم الفارق بين التكامل والتناقض، وقد رأينا كيف يمكن فهم الرأسية والأفقية كمصطلحين متكاملين أو متناقضين، ولكن من الواضح أنهما لن يتناقضا بشكل مطلق، وما يتناقض فيهما ليس إلا اتجاهات أنصاف الخطوط على الإحداثيين ذاتهما، وأيا كان الوضع فإن التعارض يمكن أن يُستوعب في أي من الاتجاهين الرأسي والأفقى. فالصليب الرأسي على بعدين ينطوي على زوجين من النقائض ليشاكل الرباعي، وقل مثل ذلك عن حالة الصليب الأفقى، وا لذي يم كن أن يكون رأ سيا ب شكل ن سيى، أي إن أ حد خطو طه يـ قوم بدور الإحداثي الرأسي بالنسبة إلى الآخر كما نوهنا في نهاية الفصل السابق، ولو أدمجنا الصليبين في شكل الصليب ثلاثي الأبعاد لحصلنا على ثلاثة أزواج من المعاني المتناقضة من حيث الاتجاهات الأصلية للفضاء، ويجدر ملاحظة أن أعظم تمثيل معروف للتناقضات الرباعية للعناصر وما يناظرها من الصفات المحسوسة هو الصليب الأفقى، والذى يعالج فقط بنية العالم الجسداني التي تقع بكاملها في شريحة واحدة من الوجود ولا تمثل غيرها، ناهيك عن أنها تمثل شطرا محدودا منها فقط. ويصح الأمر ذاته عند حصر الاعتبار في نقاط الجهات الأصلية التي تشكل العالم الأرضى برمزية المستوى الأفقى، فالسمت والنظير يتناقضا على المحور الرأسي، ويمثلا توجها نحو عوالم أسمى أو أدنى من العالم الأرضى، وقد رأينا كيف يصح ذلك أيضا على التناقض المزدوج بين نقطة الاعتدال ونقطتا الانقلاب، وهذا أمر سهل الفهم بدوره فالمحور الرأسي يظل ساكنا بلا حراك في حين تدور حوله الأشياء كافة، مستقلا عن جوائح الدورة الزمنية التي تجتاح الحياة الأفقية. فيحكم كل شيء بفضل سكونه، ويصبح صورة للعصمة والصمدية، وهو 'المحرك الذى لا يتحرك عند أرسطو.

ولو كنا بصدد اعتبار المحور الرأسي فحسب التي تمثله نقطة تقاطعه على المستوى الأفقى، فهو يرمن إلى الحال أو طريقة الوجود، كما تمثل بوصفها مركز وأصل انبثاق المحاور نحو جهات الفضاء التي نتعين مواضع الأشياء على أديمها لتصف بوجود ها صورة العصمة والصمدية، ولو طبقنا هذه القاعدة على نظرية عناصر الوجود الأرضى على سبيل المثال فسوف يناظر المركز العنصر الخامس الذي هو الأثير83. والحق إنه أول العناصر وجودا في سلسلة النشأة الكونية، وينبع منه كافة الأشياء باختلافات متتابعة، كما أنه ينطوى في ذاته على الصفات المتناقضة التي تتميز بها العناصر الأخرى باتزان لامتفاضل، والتي تناظر في مستواها حال التجلي

ولذا نتصالح كافة المتناقضات في مركز الصليب، فهو نقطة اجتماع المتناقضات، فليست في الحقيقة متناقضة إلا بمنظور ظاهرى مخصوص للمعرفة في صيغتها القصرية، وتناظر هذه النقطة المركزية في الجوانية الإسلامية المقام الرباني؛ الذي يوحد التناقضات والمسميات، فالمقام الإلمي هو مقام اجتماع الأضداد 85. ويسمى في تراث الشرق الأقصى الوسط الثابت تشينج ينج وهو موضع التوازن الكامل الذي يُرمز إليه بمركز اعجلة الكون 86، وهو كذلك النقطة التي تتجلي فيها الكامل الذي يُرمز إليه بمركز اعجلة الكون 86، وهو كذلك النقطة التي تتجلي فيها

<sup>83</sup> وهو 'الجوهر الخامس quita essentia عند الخيميائيين، ويُمثَّلُ له أحيانا بنجمة خماسية أو وردة خماسية البتلات في مركز تقاطع العناصر. ويقال أيضا إن الأثير له 'طبيعة خماسية'، ويجب فهم ذلك بمعنى الأثير بما هو كمركز للعناصر الأربعة الأخرى.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> ولذا كانت كلمة 'أثير' تُسلِّمُ ذاتها للانتقالات التشاكلية التي أشرنا إليها سلفا، ويؤخذ بناءا على ذلك رمزيا أنه تسمية ُ للحال المبدئي ذاته.

<sup>85</sup> ويُبلَغُ هذا المقام من التحقق الفعال 'بالفناء'، أى فناء الأنا والعودة إلى 'الحال الأولانية'، وهو يتشاكل حتى بمعناه الحرفى مع نيرفانا' فى المذهب البوذى، ووراء الفناء 'فناء الفناء' الذى يتشاكل مه بارينيرفانا، راجع 'الإنسان ومصيره…' باب 13، والتحول من مقام لآخر يتعلق بتماهى مركز الحال مع مركز الكائن بمجمله، وسوف نتناول ذلك فيما بعد.

The Esoterism of Dante, chap . ه. و 4، و 4، و 4 العالم باب العالم باب العالم العالم

'أعمال السماء' بشكل مباشر<sup>87</sup>، ويدير هذا المركز حركة كل شيء 'بالعمل بلا فعل واى وو واى 'actionless action' رغم أنه لا متجلٍ أو بالحرى لأنه كذلك، فهو على الحقيقة قمة الفعل حيث إنه حركة المبدأ الذى تنبع منه الأفعال كافة، وقد عبر عنه لاو تسو على هذا النحو 'إن الطاو لا يثير جلبة فى عمله لكنه يكمل كل شيء كما ينبغي، 88.

والحكيم الكامل في المذهب الطاوى هو الذي بلغ النقطة المركزية وسكن فيها في توحد تام مع المبدأ ويشاركه العصمة ويعمل أعماله بلا فعل، وكما يقول لاو تسو أحاول جهد الطاقة أن أفرغ ذاتي واستمسك بسكينتي، أرقب كل الخلائق تمور ثم يعود كل إلى جذوره، والعودة إلى الجذور هي السلام، والسلام هو تحقيق المصير 89 والعودة إلى الجذور هي الرجوع إلى المبدأ والغاية معا90، ويعني التحقق حال الفراغ من الدنيا وعوارضها الفانية والاستغراق في حال السكينة 91، وهكذا يفلت الإنسان من وعثاء تيار الصور وتبدلات الأحوال بين الحياة والموت، أو بين

<sup>87</sup> وتطبق الكونفوشية مبدأ 'الوسط الساكن' في المستوى الاجتماعي إلا أن معناه الميتافيزيقي الصرف محفوظ في الطاوية.

<sup>88</sup> لاو تسو 'أناشيد الطريق والفضيلة' باب 37.

<sup>8</sup>º وتعنى كلمة 'طاو' حرفيا 'الطريق'، أى المبدأ الذى يُرمَّنُ إليه بالمقطع الإيديوجرافى الذى يجمع بين الرأس والقدمين، ويناهزا رمزا Alpha و Omiga فى التراث الغربى القديم و' الأول والآخر' فى التراث الإسلامى.

<sup>90</sup> لاو تسو 'أناشيد الطريق والفضيلة' باب 16.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> ويتماهى الفراغ هنا مع المحو. راجع أيضا تعاليم بهاجافاد جيتا عن اللامبالاة بثمار الأعمال، والتى يفلت بها الكائن من سلسلة نتائج الأعمال التى لا تفرغ، وهذا هو معنى 'العمل بالغرضهوى ساكاما كارما' أى العمل الذى يجرى انتظارا لنتائجه المتوقعة.

التركيز condensation والتحلل condensation وينتقل من محيط 'عجلة الكون' إلى مركزها الذي يوصف بأنه ثلاثون ذراعًا تدور في العجلة حول صُرة واحدة، ولكن استخدام 'الفراغ' الذي يتخلله محورها هو ما تعتمد عليه فائدة العربة <sup>93</sup>. ويقول لييه تسو 'إن السلام في الفراغ حالة تستعصى على التعريف، فلا هي تُؤخَذُ ولا تُعطَى، ولو تحققت مرة لثبتت على الدوام'94، وهذا السلام هو 'السكينة' في الجوانية الإسلامية <sup>95</sup>، والتي تتماهي مع الشكيناه العبرية بمعنى الحضور الرباني في مركز الإنسان الذي يُرمَنُ إليه بالقلب في المذاهب كافة <sup>96</sup>. ويكنى عن الحضور الرباني بالاتحاد مع المبدأ الذي لا يمكن أن يتحقق إلا في مركز الإنسان ذاته.

وتتجلى كل الأشياء متوحدة مع المبدأ لمن يحيا فى اللاتجلى، فهو فى اتساق مع

92 ويتحدث أرسطو عن 'الخلق generation' و'الفساد corruption' بمعنى مقارب.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> أنا شيد الطريق والفضيلة 'باب 11، وأبسط أشكال العجلة هي التي نتكون من صليب بأربعة أذرع متساوية، ولكن أكثر الأنواع شيوعا هي العجلات السداسية أو الثمانية الأذرع، ولكل من هذه الأعداد صبغة تصبغ المعنى العام للعجلة، فالعجلة ثمانية الأذرع ترمز إلى الأشكال الثمانية لثلاثيات فو هسي، وهي رمز أصولي في التراث الطاوي، وشأنها شأن زهرة اللوتس ثمانية البتلات في البوذية. ويُرمز إلى 'عالم القوالب world في تراث أمريكا الوسطى القديم بدائرة يتوسطها صليب.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> 'لييه تسو' <sub>باب ۱</sub>، وقد اقتبسنا أقوال لييه تسو و تشوانج تسو من ترجمة المبشر الفرنسي الأب فيجيه . Wieger

<sup>95</sup> وهو كذلك 'السلام العميق Pax Profunda' في تراث الصليب الوردى Rosicrucian tradition.

ويقول القرآن الحكيم إنه أنزل السكينة في قلوب المؤمنين الفتح 4، كما تقول القبالة العبرية الأمر ذاته في صيغة إن الشكيناه تحمل اسمه لأنها تسكن قلب المؤمن كما تسكن الشكيناه في تابوت العهد ميشكان. Critica sacra, g311, Amsterdam 1689, quoted by P. Vulliaud, العهد ميشكان. La Kabbale juive, vol. 1, P293). ولا حاجة إلى الإشارة إلى أن 'تنزيل' السكينة في قلوب المؤمنين يسرى في المحور الرأسي كتجل 'لأعمال السماء'. راجع أيضا تعاليم التراث الهندوسي عن موئل براهما في القلب الذي ير من إليه الأثير في المركز الحيوى للإنسان، الإنسان ومصيره...' باب 3. و13 وايضا 'ملك العالم' باب 3.

كل شيء، ويعرف كل شيء بعقل عام من مقام أعلى، ولذا لا يلجأ إلى حواسه كى يعرف بالتفصيل. فالأسباب الحقيقة للأمور لاترى ولا تُفهم ولا تُعرَّفَ ولا تُحدُ، ولا تُدركها إلا الروح التي بلغت حال البساطة الكامل في تأملها العميق<sup>97</sup>.

والحكيم الكامل قادر على إدارة 'عجلة الكون' من موقعه فى مركزها دون أن يرى <sup>98</sup> بل بمجرد حضوره، ودون أن يشارك فى دورانها ولا هو يعمل أى شىء كان، 'فالمثال هو زهد الإنسان المتعالى الذى يدير عجلة الكون'<sup>99</sup>، ويجعل منه ذلك الزهد المطلق سيدا لكل شىء كان، وقد هجر التناقضات التى تكمن فى عالم الكثرة، ولا سلطان عليه من شىء أيا كان،

فقد بلغ الحصانة الكاملة، وَتُسَاوَى عنده الموت والحياة، ولن يسبب له انهيار

Lieh Tzu, chap 4. 97 المنافقرة الاختلاف الكامل بين معرفة الحكيم المتعالية وبين التعليم الدنيوى، والتنويه عن 'البساطة' تعبير عن توحد قوى الكائن، وهي آية على 'الحال الأولاني، ترد كثيرا في الطاوية. وكذلك المذهب الهندوسي في وصفه لحال الطفولة باليا بمعناه الروحي، وهو يُعتبر عندها شرطا لازما للمعرفة الحقة، راجع 'الإنسان ومصيره... باب 23. ونتذكر هنا آيات الإنجيل التي تشاكل المعنى ذاته الحق أقول لكم من لا يقبل ملكوت الله مثل ولد فلن يدخله. وقا 18:17 أحمدك أيها الرب لأنك أخفيت هذه عن الحكاء والفاهمين وأعلنتها للأطفال، من 12:25 ولوقا 10:21. والنقطة المركزية التي يتأسس عليها الاتصال بأحوال سماوية عليا هي رمزية 'الباب الضيق' في الإنجيل، و'الغني' الذي يعجز عن الدخول هو ويمثل رمز 'الفقر الروحي' الانقطاع عن عالم التجلي بما يجعله قريب من حال الطفولة، طُوبي لِلْمُسَاكِينِ بِالرَّوج، لأنَّ لَهُمُ مُلكُوت السَّماواتِ متى 10:3. ويقوم رمز 'الفقر' في الجوانية بدور رئيسي، فهو يعني إضافة إلى ما تقدم الاعتماد الكامل على 'المبدأ الذي بدونه الن يكون شيء' كما يقول محيى الدين بن عربي في 'رسالة الأحدية'.

<sup>8</sup>º ويعبر التراث الهندوسي عن الفكرة ذاتها فى مصطلح تشاكرافارفتن، أى 'الذى يدير العجلة'، راجع 'ملك العالم' باب 2، و'جوانية دانتى' باب 7، و'هيمنة الكم...' باب 39.

<sup>99 &#</sup>x27;كتاب تشوانج تسو' باب 1، راجع أيضا 'ملك العالم' باب 9.

العالم المتجلى أى انفعال <sup>100</sup>. فقد وصل بوازع البحث إلى الحق الكلى المعصوم. وترك كل شيء لمصيره <sup>101</sup>، وآية هذا الحال الباطن هي رباطة الجأش، لا مثل شجاعة البطل الذي يلقى بنفسه على جيش من الأعداء بغاية المجد أو المحبة بل هو الروح التي تعلو عن السموات والأرض ومن عليها <sup>102</sup>، يعيش في جسد لا يأبه له <sup>103</sup>، ولا يهتم بما تدرك حواسه، ويعرف كل شيء بمعرفة كلية <sup>104</sup> في وحدانيته الساكنة، وهو سيد الخلق مطلقا ولو شاء دعاهم جميعا لهرولوا إليه، ولكن لا نفع له فيهم <sup>105</sup>.

وثنوازن كل التناقضات تماما ومن ثم تختفي فى النقطة المركزية.

ولم بكن لتلك التناقضات وجود فى الحال الأولاني، ولكنها تشققت من تنوع المخلوقات الذى نبع من التجلى وتماسها مع محيط الدوران الكلى وأصبحت عرضية

<sup>100</sup> ورغم التشابه الواضح فى بعض التعبيرات فإن تلك 'الحصانة' تختلف تماما عن مفهوم الرواقيين لها، حيث تكتسب عندهم معنى 'أخلاقيا'، كما أنها تبدو مجرد مفهوم نظرى لا غير.

<sup>101</sup> وتعنى كلمة 'مصير' فى التفسير التراثى لكتاب التحولات 'سبب وجود كل شيء'، وهو 'مركز المصائر جميعا' والمبدأ الذي يعيش به كل الكائنات، فكل كائن يحقق مصيره بفعله حبا أم كرها.

<sup>102</sup> والحق إن المبدأ أو 'المركز' سابق على التمايزات جميعا، فالسماء تيين والأرض تى هما أول ثنوية فى الو جود، ويناظر هذان المصطلحان بورو شا و براكريتى على الترتيب فى المذهب الهندوسي.

<sup>103</sup> وهذا هو 'النفس الحية جيفان موكمًا'. راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 24.

<sup>104</sup> راجع 'أحوال براجنا' في المذهب الهندوسي. المرجع السابق باب 24.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> ويثبت الإنجيل استقلال الزاهد عن كل العوارض ومعرفته بالحق المعصوم، إِنَّكُمْ إِنْ ثَبَتُمْ فِي كَلاَ مِي فَبِالْحَقِيقَة تَكُونُونَ تَلاَ مِيذِي، وَتَعْرِفُونَ الْحَقّ، وَالْحَقّ يُحَرِّرُ كُمْ. يوحنا 8، 31. كما نجد كذلك في أناجيل أخرى اطْلُبُوا أَوَّلاً مَلكُوتَ اللهِ وَبِرَّهُ، وَهذِه كُلُّهَا تُزَادُ لَكُمْ. متى 6، 33، لوقا 12:31. ولا بد من أن نتذكر هنا الصلة الوثيقة بين فكرتا العدالة والاتزان، وكيف نتوحد العدالة مع السلام. راجع 'ملك العالم' باب 1، و'النفوذ الروحى والسلطة الزمنية' باب 8.

مثلها 106، وسوف تنتهى لو كفَّ التنوع وتوقفت الحركة، فتكف بالتالى عن التأثير على الكائن الذى اختزل أناه المتميزة وحركته المخصوصة إلى لاشيء 107، ولا يشتبك هذا الكائن في صراع مع غيره، ذلك أنه يقوم في اللانهائية ويمَّى في اللامتعين 108، وقد بلغ نقطة البدء لكل التحولات في النقطة المتعادلة التي لاصراع فيها بتركيز طبيعته وتغذية روحه واجتماع قواه، وتوحد مع مبدأ ميلاد كل شيء، وصارت طبيعته كلا واحدا مع الوحدة المبدئية وصارت نفسه الحية روحا واحدة لاتنقسم 109.

وتناظر هذه النقطة المركزية 'القصر المقدس' في القبالة العبرية، وليس لها موضع بعد أن استقلت عن المكان تماما، وقد كان ذلك نتيجة 'توسعها' في كل اتجاه بوازع من ذاتها 'ولننقل أنفسنا بالروح فحسب من عالم الأبعاد والمواضع، ولن يكون بنا حاجة إلى البحث عن موئل المبدأ 110، ولكن النقطة التي لا موضع لها تتخذ المركز الساكن بمجرد تحقق المكان لتجعل من نفسها مركزا. وتنبع منها اتجاهات الفضاء الستة على شكل ثلاثة أزواج من التناقضات التي تثمر كافة أنواع التناقض

<sup>106</sup> أي بدوران 'عجلة الكون' حول محورها.

<sup>107</sup> واختزال 'الأنا المتميز' الذي ينتهي بامتصاصه في نقطة واحدة هو الشيء نفسه الذي يعنيه 'الفراغ' فيما تناولنا سلفا، كم أنه يكافئ 'الفناء' في الجوانية الإسلامية، ويتضح من رمزية العجلة أن حركة الكائن تقل تدريجيا كلما اقترب من المركز.

<sup>108</sup> وينتمي اول هذين التعبيرين إلى الشخصية وينتمي الثاني إلى الفردية.

<sup>109 &#</sup>x27;كتاب تشوانج تسو' باب 19. وتشير الجملة الأخيرة مرة أخرى إلى 'الحال الأولانى'، ويقال عنها في التراث اليهودى المسيحى 'خلود الإنسان قبل السقوط'، وهو خلود قابل للتحقق لمن وصل إلى 'مركز العالم' وذاق ثمار 'شجرة الحياة'.

<sup>110</sup> المرجع السابق باب 22.

التي تستعيدها إليها مرة أخرى في الحركة البندولية بين 'التوسع والتركيز' أو بين 'الزفير والشهيق'، وهما المرحلتان المتكاملتان للتجليات جميعاً. وترمز المرحلة الثانية منهما إلى العودة إلى الأصل، وهي علامة طريق الحكيم إلى التوحد مع المبدأ 'بتركيز طبيعته' و'اجتماع قواه' و'بساطته' التي تناظر التوحد 'بلا أبعاد' في النقطة الأولانية. 'ويحرك الإنسان البسيط مطلقا كل الخلق ببساطته... فلا شيء يعارضه في اتجاهات الفضاء الستة ولا شيء يؤذيه حتى الماء والنار'111. فهو يقوم في المركز الذي تشع منه أبعاد الفضاء الستة وتعود إليه حيث نتعادل وتفقد تناقضاتها الثلاثية، ولن يضيره منها شيء في واحديته المعصومة. وحيث إنه لا يعارض شيئا فلن يعارضه شيء، فالمعارضة بالضرورة علاقة تبادلية تستلزم وجود طرفين، ولذا لا نتقابس مع الوحدة المبدئية، وليست العداوة إلا ثمارا للتجلي الظاهري للمتناقضات. فالنار والماء أضداد في 'عالم العناصر' ولا تملكا له ضُرًا، فلا وجود لهما على الحقيقة كأضداد في عالمه، فيوازن أحدهما الآخر وثتكامل في الحقيقة صفاتهما المتناقضة في الظاهر 112، فقد عادا إلى لاتمايز الأثير الأولاني. فيتوحد كل شيء فيمن يقوم في المركز الذي ينظر إليها بعين المبدأ، وقد اختفت منها كل الخصوصيات والتحليلات التي لاكتها التحيزات العرضية ووجهات النظر الفردية وانداحت جميعا في وحدة جامعة لمعرفة متعالية، والتي ليست إلا الحق المعصوم. 'ويبدو عنده 'هذا وذاك' و'نعمُ و لا' في

111 'لييه تسو' <sub>يا</sub>ب 2.

<sup>112</sup> ولا تُرى النار والماء من حيث تعارضهما بل من حيث تكاملهما، وهما أحد التعبيرات عن مبدئى الإيجاب والسلب فى الوجود المتعين أو التجلى المحسوس، وقد طرحت الهرمسية هذا المنظور باستفاضة.

حال لاتمايز، فالنقطة هي مفصل الناموس، وهي المركز الثابت لمحيط العوارض في العالم الدوار، ولم يعد يُرى منه إلا اللانهائية التي ليست 'هذا ولا ذاك نيتي نيتي، ولا هي 'نعم ولا لا'. والذكاء الحق هو الذي يراها جميعا في توحدها الأولاني اللامتمايز، 113. وترمز كافة المذاهب إلى 'مفصل الشريعة' بمصطلح 'القطب اللامتمايز، أي النقطة الثابتة الناشئة مباشرة من المركز الذي يدور حوله العالم، أي تعبير النظام الكوني عن 'مشيئة السماء، 115.

<sup>113</sup> 'كتاب تشوانج تسو' باب 2.

<sup>114</sup> وقد عالجنا هذه الرمزية باستفاضة فى كتابنا 'ملك العالم'. ويرمز مذهب الطاوية بمصطلح تاى إى الى ' الواحدية الأسمى' فى النجم القطبى الذى يعنى حرفيا 'سقف السماء'.

ويذكرنا اسم 'الفضيلة تى' بفكرة الخط المستقيم وخاصة 'مركز العالم' فى مذهب لاو تسو، وهو ما يربو إلى 'الطريق طاو' فى حال كائن بعينه أو حال من أحوال الوجود، وهو الاتجاه الذى ينبغى على المرء أن يقصده حتى يكون 'على الطريق المستقيم' أو 'الصراط المستقيم' بالمفهوم الإسلامى، أى باتساق مع المبدأ فى الاتجاه الصاعد، بينما كان الاتجاه الهابط هو الذى تعمل فيه 'أعمال السماء'. ويمكن أن يُضاهى ذلك بما أشرنا إليه سلفا عن مسألة الشعائر التى سنعود إليها لاحقا، راجع 'ملك العالم' باب 8، وكذلك .The Great Triad, chap. 7.

#### الباب السابع و الحرب والسلام

ويصحبنا ما قيل توا عن 'السلام' الذي يسكن نقطة المركز إلى رمزية أخرى، وهي الحرب 116، وتمثل بهاجافاد جيتا رمزية معروفة من هذا النوع، فالمعركة التي تصفها الملحمة تمثيل للفعل بمعناه العام بصورة تناسب طبيعة الكاشاطريا ووظيفتهم الذين كانت تخاطبهم 117، وكان سهل كوروكشترا المقدس ميدانا للفعل حيث يني الكائن قدراته على المستوى الأفقى بالرمزية الهندسية، وحال الكائن الإنساني هو المقصود هنا لكن الرمزية تنطبق على أحوال التجلى كافة، والتي تخضع للفعل بما

116 راجع 'ملك العالم' باب 10، و'النفوذ الروحي...' باب 3 و 8.

وقد كان كريشنا و آرجونا اللذان يمثلا 'الذات' و'النفس' أو 'الشخصية' و'الفردية' أو قل إنهما 'آتما' و 'جيفآتما' يركبان عربة حرب واحدة، وهي 'وسيلة' الكائن من منظور التجلي، وكان آرجونا يحارب ولكن كريشنا كان يقود العربة فحسب دون قتال، أي إنه لا يشارك في الفعل. وقد وردت رمزيات أخرى لها المعنى ذاته في عدة متون من الأوبانيشادات مثل رمز الطائران اللذان يعيشان في شجرة واحدة Shvetashvatara معا المعان اللذان يعيشان في شجرة واحدة للذان دخلا إلى الكهف معا لا المعان اللذان دخلا اللذان دخلا المحلف معا للهادات'، راجع الكري، أو 'الأنا' و'الذات'، راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 3. ويقول الحلاج الصوفي بالمعنى ذاته 'نحن روحان حالنا بدنا'.

هو، أو هى تنطبق على الأقل على التغير والتكاثر، وليس هذا المفهوم مقصورا على المذهب الهندوسي بل يسرى كذلك في مفهوم الجهاد الأصغر، في الإسلام. وليس التطبيق الاجتماعي الظاهري إلا أمرا ثانويا ثبت بوصف الرسول عليه الصلاة والسلام لها البجهاد الأصغر، أما الجهاد الأكبر فهو الجهاد النفس، الباطني والروحي 118. ويُعتبر سبب وجود الحرب من أي منظور كان على أنها وسيلة لإنهاء الفوضي واستعادة النظام. أي إنها نتعلق بتوحيد الاختلافات التي تنتاب عالم التكاثر بوسائل تنتمي إلى العالم ذاته، وتقوم مشروعية الحرب على هذا السبب فحسب. وتكمن الفوضي بمعني مخصوص في كل التجليات بغض النظر عن مبدئها، أي إن كثرة بلا توحد ليست إلا تواليات لا تفرغ من خلل التوازنات، ولو أن الحرب كثرة بلا توحد ليست إلا تواليات لا تفرغ من خلل التوازنات، ولو أن الحرب فهمت على هذا المنوال ولم تصطبغ بأي معني إنساني فسوف تمثل عملية كونية يرجع منظور التجلي وتفرق إلى وحدة مبدئها، ولذا تتخذ الرجعي إلى الوحدة المبدئية من منظور التجلي مظهر التدمير، ويتجلي ذلك بوضوح تام في الرمزية التي تُسبَغُ على شيفا في المذهب الهندوسي.

وقد يدفع البعض بأن الحرب ذاتها فوضى فذلك يصدق على جانب بعينه حتى إنها تُعتبر ضرورة بموجب أنها تُشنُّ فى عالم التجلى والتكاثر، إلا أنها فوضى مقصودة للتوازن مع فوضى أخرى، ويرى التراث الطاوى أن التوازن الكلى محصلة لتوازنات مختلَّة شتى، كما أن النظام لا يظهر إلا من منظور يتعالى على الكثرة بحيث

\_\_\_\_

<sup>118</sup> من حديث للرسول عليه الصلاة والسلام بعد فتح مكة رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر.

لا تُرى الأمور مشتتة عن بعضها بعضا 'بالتمايز' والفردية بل حتى فى صيغة وحدتها الجوهرية. وهذا هو المنظور الواقعى بغض النظر عن أن الكثرة ذاتها وهم وجودى، إلا أن ذلك الوهم والفوضى الكامنة فيه سوف تسيطر على الكائن طالما لم يبلغ التحقق الفعال بمنظور 'وحدة الوجود' فى كل طباقه لا مجرد معرفته النظرية. ولذا كانت نهاية الحرب هى إقرار السلام الذى ليس بمعناه المعتاد إلا النظام والتوازن والاتساق، وهى مترادفات من الناحية العملية تعنى انعكاسات متنوعة للوحدة فى الكثرة، والواقع أن الكثرة لا تُدمَّر بل 'تتحول'، وحينما يعود كل شيء إلى الوحدة فإنها تتجلى فى كل شيء كما لو كانت نعمة سابغة. وهكذا يندمج المنظوران التكامليان المكثرة فى الوحدة 'والوحدة فى الكثرة' بلا انفصام فى مركز التجليات، وهو 'المقام الإلحى' الذى ذكرناه سلفا. فمن بلغ هذا المقام لا يرى تناقضا ولا فوضى، فإنه يصبح موئل النظام والاتزان والاتساق والسلام. أما الذى لم يبلغه فليس إلا الصراع الذى ينتهى بالحرب كما ذكرنا حيث إن التناقض لم يُحَلُّ بشكل قاطع.

وتستهدف الحرب المشروعة على مثيرى القلاقل حتى من المنظور الاجتماعى الظاهر إلى فرض النظام عليهم، وهو بالضرورة مهمة 'العدالة' أو بالحرى استعادة 'التوازن' أيا كانت ما توحى به الظواهر الثانوية العارضة، فليست إلا 'جهادا أصغر' لا تعدو انعكاسا لصورة 'الجهاد الأكبر'. ونشير هنا إلى ما نوهنا عنه سلفا عن القيمة الرمزية لوقائع التاريخ، والتي يمكن اعتبارها رمزا في مستواها لحقائق متعالية من مقام علوى.

119 راجع 'ملك العالم' باب 6.

أما 'الجهاد الأكبر' فهو صراع الإنسان مع العدو الذي يحمله في جوانحه، أي العناصر التي تناقض النظام والوحدة في نفسه. ولكن لا مجال لفناء تلك العناصر التي لها غاية للوجود كأى موجود آخر، ولها موضعها في الوضع الكلى، ولكن الممكن هو أن 'نحولها' بامتصاصها في الوحدة الأكبر، وعلى الإنسان أن يناضل كي يحقق الوحدة بين كل مكونات ذاته وفي كل صيغ تجلياته الإنسانية، وعلى رأسها وحدة الفكر ووحدة العمل، وربما كان أشدها محالاً وحدة الفكر والعمل معا. ولا مناص من التنويه إلى أن 'النية' هي التي تهم في غالب العمل، فهي العامل الوحيد الذي يعتمد تماما على الإنسان ذاته دون أن يتأثر بالعوارض الظاهرة كما هو حال نتائج العمل. ويرمن التوجه إلى 'القبلة' إلى توحد النية ودوام التوجه إلى المركز المعصوم 120، وتمثل المراكز الروحية الأرضية صورا لمركز التجليات الحقيقي، والذي ينعكس بشكل مباشر على العوالم كافة كما ينعكس على كافة المخلوقات، ويرمن كل ينعكس ألى القلب في منظومة الجسد.

وتكفُّ كل التناقضات عن الوجود عند من بلغ التحقق الكامل بتوحد ذاته وتكفُّ معها حال الحرب، ولا يبقى إلا النظام المطلق من منظور الكلية التى تعلو على أى منظور آخر، ولن يُنغِّصَ شيء بعد ذلك عليه حياته، فلم يعد له أعداء فى باطنه ولا ظاهره، كما أن الوحدة التى تتحقق فى الباطن تنعكس على الظاهر، أو بالحرى لا يبقى فى هذا الحال 'باطن' ولا 'ظاهر'، فذلك مجرد تضاد ظاهرى يختفى

120 وعن 'حسن النية' و'حسن الإرادة' راجع 'ملك العالم' باب 3 و 8.

'بنظرة من وجهه' 121، وبعد أن يستقر على الدوام فى مقامه المركزى بين كل الكائنات يصبح 'قانون ذاته' 122، ذلك أن مشيئته هى 'كلية المشيئة'، وهى 'مشيئة السماء' فى الطاوية، والتى تتجلى بذاتها فى الموضع الذى يحتله الإنسان الذى بلغ 'السلام الأعظم'، والذى ليس إلا 'الحضور الربانى' فى 'السكينة'، وهى بطون الربوبية فى 'مركز العالم' الذى توحده مع ذاته بالوحدانية المبدئية ذاتها، فيرى الواحدية فى كل شىء فى التزامن المطلق 'للحاضر السرمدى'.

\_\_\_\_

<sup>121</sup> وتناظر هذه 'النظرة' في الهندوسية عين شيفا الثالثة التي ترمز إلى 'حاسة الأبدية'، ويعنى الاتصاف الفعال بها استعادة 'الحال الأولاني'. راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 20، و'ملك العالم' باب 5 و 6.

<sup>122</sup> وقد استعرنا هذا التعبير من الجوانية الإسلامية، ويتحدث المذهب الهندوسي عن 'الذي حقق مشئته فيكَّاتشاري'.

# الباب التاسع شجرة في الوسط

ويتماهى الصليب في رمزية أخرى مع ما تسميه مذاهب عدة 'شجرة الوسط' أو ما يناهزها، والتي تناولناها كأحد الرمزيات المتشاكلة مع فكرة 'محور العالم'<sup>123</sup>، ويمثل ساق الشجرة المحور الرأسي للصليب، كما تشاكل أذرع الصليب فروعها في الصليبين الثنائي والثلاثي الأبعاد، وتقوم هذه الشجرة في مركز العالم أو بالحرى مركز عالم ما، حيث تشغل مضماره أحوال وجود شتى بما فيها الوجود الإنساني. ويصف الكتاب المقدس على سبيل المثال 'شجرة الحياة' التي تنمو في مركز الفردوس الأرضى

123 'ملك العالم' باب 2. وعن 'شجرة العالم' وأشكالها المختلفة راجع أيضا 'الإنسان ومصيره…' باب 5.. وقد كتب الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربى رسالة بعنوان 'شجرة الكون'. لتصير مركزا لعالمنا 124، وسوف نقتصر هنا على ذكر بعض الجوانب التي نتصل بموضوعنا.

ولم يكن في الفردوس الأرضى شجرة الحياة فحسب، فقد كان فيه كذلك شجرة تقوم بدور لا يقل أهمية هي شجرة 'معرفة الخير والشر'125، ويقال إن هذه الشجرة الأخيرة كانت في 'وسط الجنة'126، وبعد أن أكل آدم ثمرة المعرفة فقد مد يده ليتناول ثمرة من 'شجرة الحياة' كذلك<sup>127</sup>، وقد كان التحريم في المرحلة الثانية من المراحل الثلاث مقصورا على 'الشجرة التي في وسط الجنة'، دون أية مواصفات أخرى، ولو اننا قصدنا المرحلة الأخرى التي فُرضَ فيها التحريم<sup>128</sup> لرأينا أنها كانت 'شجرة معرفة الخير والشر' هي المقصودة في الحالتين. ولا شك أن رابطة الموقع هي التي وحدت رمزيةهما، والواقع أن هناك أشجار رمزية نتصف بسمات الشجرتين معا، ولكن بقي أن نفسر محتوى تلك الرابطة.

وتوحى طبيعة 'شجرة معرفة الخير والشر' بالازدواجية كما يدل اسمها، فهى تشتمل على اصطلاحين متفاضلين لا متكاملين، ويجوز قول إن هناك سبب لوجود ذلك التضاد، والذى سوف يختفى بمجرد التعالى عليه فلا يبقى خير ولا شر. ولا

\_\_\_\_\_

<sup>124 &#</sup>x27;ملك العالم' باب 5 و9، وكذلك 'النفوذ الروحي...' باب 5 و8.

The Esoterism of عن الرمزية النباتية للفردوس الأرضى راجع 'هيمنة الكم...' <sub>باب 20</sub>، وكذلك Dante, <sub>chap. 9</sub>,

<sup>126</sup> سفر التكوين <sub>2،9</sub>

<sup>127</sup> المرجع السابق 3،3.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> المرجع السابق 2،17.

يمكن قول الشيء ذاته عن 'شجرة الحياة' التي تقوم بوظيفة 'محور العالم' وتعنى الوحدانية بالضرورة. وعلينا إذن كلما وجدنا صورة ثنوية في الرمزية أن نعلم أن المقصود هو 'شجرة المعرفة' حتى لو كان الرمن هو 'شجرة الحياة'. وهذا هو الحال في 'شجرة السفيروث' في القبالة العبرية، والتي يعنى اسمها 'شجرة الحياة'، إلا أن 'العمود الأيسر' يمثلا الثنوية، ولكن يقوم بينهما 'العمود الأوسط' الذي نتوازن فيه الميول المتناقضة بحيث يستعيد الرمن واحدية 'شجرة الحياة'<sup>129</sup>.

وقد ظهرت في آدم الطبيعة المزدوجة 'لشجرة المعرفة' لحظة 'السقوط'، فقد صار حينها عارفا بالخير والشر<sup>130</sup>، ووجد نفسه مطرودا لساعته من مركز الوحدة الأولانية التي تناظر شجرة الحياة حتى لا يمد يده ويأخذ من شجرة الحياة، ولذا وقف الكروبيم بلهيب سيف متقلب لحراسة طريق شجرة الحياة <sup>131</sup>. وقد امتنع هذا المركز عن الإنسان الساقط الذي فقد 'حاسة الخلود' التي هي أيضا 'حاسة التوحيد' <sup>132</sup>، ولابد أن يستعيد الإنسان الحال الأولاني حتى يتمكن من العودة إلى المركز، وأن يستعيد 'حاسة الخلود' حتى يصل إلى 'شجرة الحياة'.

\_\_\_\_

<sup>129</sup> راجع 'ملك العالم' باب 3. عن 'شجرة السفيروث'، كما نجد فى رمزية العصر الوسيط 'شجرة الأحياء والأموات die tree) التي تثمر أعمال الخير والشر، والتي تتشابه عن قرب مع 'شجرة معرفة الخير والشر'، فى حين أن ساقها الذى يرمز إلى المسيح عليه السلام ذاته يماهيها مع 'شجرة الحياة'.

سفر التكوين 3،22. ويقول كذلك فتفتحت أعبنهما وعلما أنهما عربا نان فخاطا أوراق تين وصنعا لأنفسهما مآزر. نفس المرجع 3،7. ونلاحظ أن شجرة التين ترمز إلى 'شجرة الحياة' فى التراث الهندوسى، كما يحسن أن نتذكر دور شجرة التين فى الإنجيل.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> نفس المرجع 3،22. والكروبيم هو جماع قوى العناصر الأربعة.

<sup>132</sup> راجع 'ملك العالم' باب 5.

ونحن نعلم أن صليب المسيح عليه السلام هو 'شجرة الحياة العام) وتقول 'أسطورة الصليب 'legend of the Cross' في العصور الوسطى إنه مصنوع من 'شجرة المعرفة' التي كانت سبب السقوط لكى تكون سببا للخلاص. وهنا نجد تعبيرا عن العلاقة بين 'السقوط' و'الخلاص' كما نجد إشارة إلى استعادة الحال الأولاني 133 في رداء جديد، حيث تتخذ شجرة المعرفة سمت 'شجرة الحياة'، ومن ثم تنطوى ثنويتهما في التوحيد 134.

ويحسن هنا ذكر الحية المحرقة التي صنعها الرب لموسى في الصحراء 135، وقد عُرِفَت كرمن للخلاص، وفي هذه الحالة يمكن أن تكون العصا التي التفت حولها تكافئ الصليب، كما أنها توحى بوظيفة 'شجرة الحياة' 136، إلا أن الحية أشد ارتباطا بشجرة المعرفة بوجه عام، وفي هذه الحالة تعتبر من جانبها الخبيث، والحق إن غالب الرموز لها معنيين متناقضين 137، ولا ينبغي خلط الحية التي ترتبط بشجرة المعرفة

\_\_\_\_\_

<sup>133</sup> وترتبط هذ الرمزية بما قاله القديس بولس عن الآدَمَين فى الرسالة الأولى لأهل كورينثوس 13، وتصويره لجمجمة آدم جوار أسفل الصليب، ولذا دفن المسيح عليه السلام فى جلجثة أى موضع الجمجمة، وهو تعبير رمزى آخر عن العلاقة ذاتها.

<sup>134</sup> ويجدر ملاحظة أن الصليب بشكله المعتاد مو جود في الهيروغليفية المصرية القديمة بمعنى الصحة، وهو يختلف عن صليب 'عنخ ذى العروة crux ansata الذى يعنى الحياة، وقد استخدم على نطاق واسع في قرون المسيحية الأولى. والمسألة التي تستحق البحث هي ما إذا كان المقطعان المصريان لهما علاقة برمزية 'شجرة الحياة، وسوف يربط الشكلين المختلفين معا بالتماهي الجزئي، وعلى كل فهناك علاقة واضحة بين فكرتي الحياة، والصحة والصحة المختلفين معا بالتماهي الجزئي، وعلى كل فهناك علاقة واضحة بين فكرتي الحياة، والصحة

<sup>35 8</sup> فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: «اصْنَعْ لَكَ حَيَّةً مُوقَةً وَضَعْهَا عَلَى رَايَة، فَكُلُّ مَنْ لُدغَ وَنَظَرَ إِلَيْهَا يَحْيَا». وَفَصَنَعُ مُوسَى حَيَّةً إِنْسَانًا وَنَظَرَ إِلَى وَضَعْهَا عَلَى الرَّايَةِ، فَكَانً مَتَى لَدَغَتْ حَيَّةً إِنْسَانًا وَنَظَرَ إِلَى حَيَّةً النَّحَاسِ يَحْيَا.العدد 21: 8-9

<sup>136</sup> وتعنى عصا أسكلبيوس معنى مشابها لصولجان هيرميس، إذ يبدو التناقض بين الحيتين مكافئا لازدواج المعنى في الرمز.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> 'ملك العالم' باب 3.

بالحية التي ترمز إلى الموت، ولا الحية رمن المسيح عليه السلام بالحية التي ترمز إلى الشيطان، حتى لو امتزجا مثل الحية ذات الرأسين amphisbaena أضف إلى ذلك أن العلاقة بين الوجهين النقيضين ليست منبتّة الصلة عن 'شجرة المعرفة' و'شجرة الحياة' 138 معاولاً وتضمهما في كل واحد، فالثالوث يشتمل على الوحدة والثنوية معاولاً وأحيانا ما تشاهد ثلاث شجرات تنبت من جذر واحد، ولو اتخذت رمزا فستعنى الساق الوسطى 'شجرة الحياة'، وستعنى الأخرتان 'شجرة المعرفة' بازدواجيتها. ويشبه ذلك صورة المسيح عليه السلام مصلوبا بين صليبين مات عليهما اللص الطيب واللص الحبيث على اليمين واليسار على الترتيب رمزا للمختارين والملعونين في يوم الساعة، في حين أنهما يمثلا الخير والشر قياسا إلى المسيح عليه السلام، ويرمزا كذلك إلى 'الرحمة' و'العدل'، وهما صفتان للعمودين الخارجيين في ثالوث شجرة سفيروث العبرية. ويحتل صليب المسيح الموضع المركزي على الدوام كموضع 'شجرة الحياة'، وحتى لو اتخذ الصليب موضعه بين الشمس والقمر فلازالت الرمزية صالحة بالمعنى ذاته، فالصليب حقا هو 'محور العالم'140.

وتحتوى الرمزية الصينية على شجرة تلتقى أطراف فروعها زوجا زوجا، وهي

<sup>138</sup> والحية الملتفة على شجرة أو عصا رمز شائع بين معظم المذاهب التراثية، وسوف نتناول فيما يلى معناها في الرمزية الهندسية التي تمثل الكائن وأحواله.

<sup>139</sup> وقد ذكر Honors d'Urfe في كتابه Astrea شجرة ذات ثلاثة سيقان من جذر واحد في تراث من أصل درويدي كما يعتقد.

Stat Crux dum volvitur orbis صراحة Carthusians وقد كُتِبَ على شعار طائفة الكارثوذيين الكرة الأرضية الذي ينطبع فيه الصليب على محور العالم، راجع رمن الكرة الأرضية الذي ينطبع فيه الصليب على محور الكرة الأرضية ويحتل وظيفته. The Esoterism of Dante, chap. 8

تصور اجتماع المتناقضات أو تذويب الازدواجية في وحدة. وأحيانا ما نجد شجرة فريدة تنقسم أوراقها ثم تلتقي، أو شجرتين تنبتان من جذر واحد ثم تلتقي أطراف فروعهما 141، وهي تصور عملية التجلي الكلي وبداية كل شيء من الوحدة ورجوعه إلى الوحدة، في حين تتجلي الثنوية في الفترة البينية حيث الإنقسام والتمايز في الوجود المتجلي كما في المثال الأخير 142، وقد وُجِدَت أيضا رسوم لشجرتين يصل بينهما فرع واحد، وتسمى الشجرة الموصولة، وفيها فرع صغير نابت من الفرع المشترك مما يرمن إلى نتيجة تكاملهما، ويمكن تأويله بالتجلي الكلي نتيجة اتصال السماء بالأرض، والتي تكافئ بوروشا و براكريتي في المذهب الهندوسي، أو الفعل التبادلي بين يين و يانج، أو الذكر والأنثى اللتان نبع منهما الخلق كافة، وينشئ توازنهما الكامل أو هو يعيد إنشاء الجنين الأولاني 143.

ولنعد إلى رمز 'الفردوس الأرضى' من حيث مركزه بدئا من أسفل ساق 'شجرة الحياة' حيث تنبع أنهار أربعة تتجه إلى الجهات الأصلية، فترسم الصليب الأفقى على سطح العالم الأرضى، أى السطح الذى يناظر مضمار أحوال الإنسان،

·

قريبة بين الشجرة والصخرة التي تناهز الجبل كرمز 'لمحور العالم' في معظم المذاهِّب التراثية.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> وقد ورد الشكلان الأخيران في حكم أسرة هان على الخصوص.

<sup>142</sup> تحمل الشجرة المقصودة ثلاث ورقات مفتوحة الوسط تنبت من فرعين في الآن ذاته وتنتهى كل ورقة بزهرة تشبه الكأس، وتطير حولها طيور أو تحط عليها. وقد عالجنا رمزية الطيور والشجر في عدة مذاهب تراثية في كتاب 'الإنسان ومصيره...' باب 3، حيث اقتبسنا متونا من الأوبانيشادات والأناجيل بما فيها عظة حبة الخردل. ويقدم التراث الاسكندنافي مثالا آخر في الغرابين مرسالي أودين اللذين يسكنا شجرة الحور إيجدراسيل، وهي أحد رموز 'شجرة العالم'. ونجد أن الطيور قد ظهرت أيضا في رمزيات العصر الوسيط وهي تعيش في شجرة العالم'. ونجد أن الطيور قد ظهرت أيضا على شاكلة 'الشجرة الموصولة'، وعلى كل تقوم صلة ونجد أحيانا صخرتين متصلتين من أعلاهما على شاكلة 'الشجرة الموصولة'، وعلى كل تقوم صلة

ويمكن تأويل الأنهار الأربعة برباعية العناصر التي تنبثق من الأثير الأولاني 144، وتنقسم إلى أربعة أقسام تناظر الفصول الأربعة 145، وتنبع من نبع واحد ثم نتفرق في الجهات الأربع 146، ويجوز اعتبار النطاق الدائري حول الفردوس الأرضي قطاعا أفقيا للكرة التي تمثل الكون الكلي 147.

وتقوم 'شجرة الحياة' في مركز 'أورشليم السماوية'، وهو مالا يستدعى تفسيرا

144 وتجعل القبالة العبرية الأنهار الأربعة مناظرة للحروف الأربعة التي تكون كلمة Pardis أي فردوس.

ويقولون في تراث 'صرعى الغرام Fideli d'Amour إن ' نبع الشباب 'fonsjuventutis' دائمًا ما يكون تحت قدم شجرة، وأن مياهه هي 'أكسير الخلود'، وهي أمريتا في التراث الهندوسي، كما نتضح علاقة 'شجرة الحياة' ب رحيق سوما في الفيدا و رحيق هاوما في المزدكية، را جع 'ملك العالم' <sub>باب 4 و 5.</sub> ونتذكر أيضا في سياقنا 'قطر النور the Dew of Light' التي تقول القبالة العبرية إنه ينبثق من 'شجرة الحياة' المرجع السابق باب 3، وقطر الندى له دور مهم فى الرمزية الهرمسية. وقد وردت في الطاوية رمزيَّة 'شجرة الحياة ذات الندي الحلو' التي تنبت على جبل كووين لو Kouen-lun، الذي يضاهي 'جبل ميرو' قطب العالم في الهندوسية، ويرى 'صرعى الغرام' أن هذا النبع هو أيضا 'نبع المذهب'، راجع الغرام' أن هذا النبع هو أيضا 'نبع المذهب'، Linguaggio segreto di 'Fedeli d'Amore' وله صلة بحفظ التراث الأولاني في مركز العالم الروحى، راجع أيضا 'ملك العالم' باب 5، عن طائفة الكأس المقدس التي تعتبر الكأس كَابًا كَذَلَك، كما يمكن ذكر الرمزية المسيحية للحَمَلِ المرسوم على الكتاب المختوم بأختام سبعة فوق جبل تذبع منه أربعة أنهار، المرجع السَّابق بابُ 9. وسوف نتناول فيما بعد العلاقة بين 'شجرة الحياة' و'كتاب الحياة'. وهناك رمزية أخرى بين شعوب أمريكا الوسطى تتخذ رمزا من قطرين متعامدين داخل دائرة يضعون فى مركزها الصبارة المقدَّسة 'بيوتل أُوّ هيكوري التي ترمز إلى 'كأس الخلود' والتي تقوم في مركز كرة مجوفة، أي كرة العالم Alexandre Rouhier, La plante qui fait les yeux emerveilles: Le peyotl, Paris: G. ،Doin، راجع أيضا الكؤوس المقدسة الأربعة للفيدا ريبهو في التراث P154 الهندوسي.

The Esoterism of Dante, chap. 8, حيث يمثل 'عجوز كريت' العصور الإنسانية الأربعة، وقد أشرنا إلى الصلة الاستعارية بين أنهار الجحيم ' هاديس Hades' الأربعة وبين أنهار 'الفردوس الأرضى'.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> راجع 'ملك العالم' باب 9.

نظرا للعلاقة القائمة بينها وبين 'الفردوس الأرضى' 148، ويشير إلى توحد كل الأشياء في الحال الأولاني بموجب التناظر بين نهاية الدورة الزمنية وبدايتها، وسوف نتناول ذلك بالتفصيل فيما بعد. وتسترعى رمزية علامات الساعة Apocalypse الانتباه إلى أن الشجرة تحمل إثني عشر ثمرة 149، وهي قابلة لاتخاذ معني 'الأديتات في المذهب الهندوسي، 150، وهم إثني عشرة صورة للشمس تظهر معا في نهاية الدورة، وتنطوى جميعا في الوحدة الجوهرية لطبيعتها المشتركة، فهي تجليات متعددة لجوهر واحد لا ينقسم، وتعني أديتي الجوهر الواحد الشجرة الحياة ذاتها، في حين تعني ديتي الجوهر المذوج 'لشجرة معرفة الخير والشر، 151. أضف إلى ذلك أن صورة الشمس في المذاهب المختلفة عادة ما نتصل بهذه الشجرة كما لو كانت الشمس ثمرة من 'شجرة الحياة' تترك الشجرة في بداية الدورة وتعود إليها في نهايتها 152، ويعبر المقطع الصيني الذي يعني الشمس الغاربة عنها وقد استقرت على شجرة في نهاية اليوم الذي يشاكل

\_\_\_\_\_

<sup>148</sup> راجع المصدر السابق <sub>با</sub>ب 9 عن 'أورشليم السماوية' التي ليست مستديرة الحدود بل مربعة، فالاتزان قد بلغ نهايته للدائرة المذكورة. راجع 'هيمنة الكم...' <sub>باب 20 و 23</sub>.

ويناظر المربع والدائرة حالا الثبات والحركة على الترتيب فى الرمزية الطاوية يين يانج. راجع Richard Wilhelm translation of the I Ching

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> وثمار 'شجرة الحياة' تفاحات ذهبية من جزر هسبيريديس فى التراث الأورفى، وكذلك 'الجزَّةُ الذهبية' التى قصدها الآرجونوت التى يحرسها ثُعبان أو تنين هى أيضا رمز للخلود الذى يحاول الإنسان استعادته.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> راجع 'ملك العالم' باب 4 و 11.

<sup>151</sup> ويقال إنها قد نبعت مما 'لا ينقسم آديتى'، عندما تُؤوَّلُ الديفات إلى ألأديتات أما الأسورات فقد نبعت 'مما ينقسم ديتى'. ويكافئ مفهوم آديتى ما يعرف فى الإسلام 'بالفطرة'، أى 'الطبيعة القديمة'.

<sup>152</sup> وليس ذلك عديم الصلة بانتقال أسماء أفلاك قطبية إلى علا مات البروج والعكس، را جع ملك العالم، باب 10. ويجوز تسمية الشمس 'ابن القطب،' ومن هنا جاء تفضيل الرمزية 'القمسية'.

نهاية الدورة الزمنية، والمقطع الذي يعني الظلام يصور الشمس وقد سقطت من الشجرة إلى قدمة ساقها. ونجد في الهند الشجرة الثلاثية التي تحمل ثلاث شموس كصورة للتجلي الثلاثي تريمورتي، كما أن الشجرة تحمل اثني عشر شمسا ترمز إلى الآديتات في علامات البروج، أو في الاثني عشرة شهرا للسنه، وأحيانا ما يكون هناك عشر شموس فحسب حيث إن العشرة رمز اكتمال الدورة في المذهب الفيثاغوري 153. واختلاف عدد الشموس يناظر المراحل المختلفة للدورة الزمنية، إذ أنها تنبثق عن الوحدة في بداية الدورة وترجع إليها في نهايتها، والتي تناظر بداية دورة جديدة في الوجود الكلي 154.

\_\_\_\_

<sup>153</sup> را جع المذهب الهندوسي عن 'الأنبياء أفا تارات' الذين سيظهرون في عصر الإنسان على الأرض مانفانتارا.

<sup>154</sup> وتر من شعوب و سط أمريكا إلى شموس أربع تحكم المراحل الأربع للدورة الزمنية، وتُشتق أسماءها من العناصر الأربع.

#### الباب العاشر

#### الصليبب المعقوف

يُعتبر الصليب المعقوف Swastika من أكثر الرموز إدهاشا للصليب الأفقى، أى في مستوى يمثل قطاعا بعينه من الوجود، والواقع أنه ينتمى إلى حضارة سحيقة القِدَم، إذ إنه وُجِد في بلاد نائية تماما عن بعضها بعضًا مكانًا وزمانًا، وتتراوح بين أقصى الشرق وأقصى الغرب وليس مقصورا على الشرق كما يشيع عنه فهو ينتشر حتى أمريكا الوسطى 155. ومن الصحيح أن هذا الرمز ظل محفوظا في تراث وسط آسيا وشرقها، وربما كان معناه لازال يعيش في هذا النطاق، ولكنها لم تختف تماما في أوروبا 156. وقد ظهر هذا الرمز في الزمن القديم بين الكلتيين واليونانيين قبل

وقد عثرنا مؤخرا على تقرير يقطع بأن تراث وسط أميريكا القديم لم يضع تما ما كما يُفترض، وربما لم يدرك كاتبه الأهمية القصوى لهذه المسألة، وها هى الفقرة التى نعنيها، 'قام جمهور ية كبير من هنود 'كونا Cuna' بثورة عام 1925 قتلوا فيها بوليس بنا ما وأسسوا جمهورية مستقلة باسم 'تولى Tuli' واتخذوا لها علما من علامة الصليب المعقوف على أرضية برتقالية وحواف حمراء. ولازالت هذه الجمهورية تعيش حتى الآن باسم de Panama '، وقد كتب المقال 1929 January وهى أحد التسميات التى أطلقت لاحظ ارتباط الصليب المعقوف باسم Tula أو Tula وهى أحد التسميات التى أطلقت على المركز الروحى الأسمى وقد تسمت به أيضا بعض المراكز الفرعية. راجع 'ملك العالم' باب

<sup>156</sup> ولازال الفلاحون يرسمون هذا الصليب على منازلهم فى ليثوانيا وكورلاند التابعة للاتفيا، ولا شك أنهم لا يعلمون دلالته ولا يرون فيه إلا أيقونة حارسة. وربما كان من أغرب الأمور

العصر الهلليني <sup>157</sup>، وقد كانت قديما في أوروبا أحد الشعارات التي ترمن إلى المسيح عليه السلام حتى العصر الوسيط على الأقل<sup>158</sup>.

وقد ذكرنا فى موضع آخر أن الصليب المعقوف رمز لمحور قطب العالم 159، ولو ضاهيناه بالصليب المرسوم داخل دائرة لرأينا أنهما متكافئان تماما من جانب بعينه، إلا أن الصليب المعقوف يدور حول محوره الثابت بدلا من أن تتمثل الحركة فى المحيط فيدور معه المحور. إلا أن الزوائد نتعامد على ذراع الصليب وتتماس مع المحيط لتبين اتجاه دورانه. وحيث إن المحيط يمثل العالم المتجلى فالصليب المعقوف ليس

••••••

أنهم يطلقون عليها التسمية السنسكريتية سوا ستيكا، كما أن الليثوانية هي أقرب اللغات الأوروبية إلى السنسكريتية، وسوف نتجاوز تما ما عن ارتباط الصليب المعقوف بحركة العنصريين الألمان الذين أطلقوا عليها اسما عبثيا هو الصليب الخطافي hooked cross أضفي عليها معني معاداة السامية بحجة أن هذا الشعارينتمي إلى الجنس الآري، وضيف إلى ذلك أن الاسم الذي يطلقه الغرب حاليا على هذا الصليب هو صليب الجيم ونضيف إلى ذلك أن الاسم الذي يطلقه الغرب حاليا على هذا الصليب هو صليب الجيم رسم الحرف اليوناني جامًا أ، وهو خطأ بدوره حيث إن رسم الحرف القديم الذي يسمى gammadia مختلف تما ما رغم أنه أحيانا ما يتعلق عن قرب بصليب الزهد المعقوف swastica فقون المسيحية الأولى، وكان أحدها معروفا باسم صليب الزهد المعقوف swastica والشكل الداخلي منه صليب معتاد، ويرمز إلى المسيح عليه عقفتها إلى المركز نحو الداخل، والشكل الداخلي منه صليب معتاد، ويرمز إلى المسيح عليه السلام بين أحياء أربعة، ويكافئ هذا الشكل إذن ما سبقه من توسط المسيح عليه السلام بين أحياء أربعة، ونضيف إلى ذلك أن هذه العلامات تضع رمز الماسونية لزاوية النجار والبناء في علاقة مع الصليب.

المحقوف منها شكل مُركَّبُ من حرفى المحقوف منها شكل مُركَّبُ من حرفى المحقوف منها شكل مُركَّبُ من حرفى المحقوف منها شكل أن نفسرها هنا، وأهما صليب المفاتيح، ذلك أن نفسرها هنا، وأهما صليب المفاتيح، ذلك أن أذرعه على هيئة مفاتيح، وربما رجعنا إلى ذلك فى دراسة أخرى، المفاتيح، وربما رجعنا إلى ذلك فى دراسة أخرى، والمحقوف والمونان لم تحتفظ إلا بوظيفة زخرفية فحسب مثلها عُرِفَ بنمط المفاتيح اليونانية التى اشتُقَت أصلا من الصليب المعقوف.

<sup>158</sup> راجع 'ملك العالم' <sub>باب 1.</sub>

<sup>159</sup> المرجع السابق <sub>باب 2</sub>، وقد أشرنا فيه إلى التأويلات الخيالية للغربيين المحدثين.

رمزا للعالم بل بالحرى رمز للمبادئ التي تعمل على حركته.

ولو ربطنا رمن الصليب المعقوف بدورة الكرة السماوية على محورها فلا مناص من افتراض أنه يمثل المستوى الاستوائى، ومن ثم بالنقطة المركزية التى تمثل نفاذ المحور فيه، أما عن اتجاه الدوران الذى يعنيه الصليب فذلك أمر ثانوى لا يؤثر على مغزاه، والواقع أن كلا الاتجاهين موجودان 160، كما لا يصح أن يؤخذ تغير الاتجاه كنوع من التتناقض بينهما. والحق إن الانشقاق عن التراث الأرثوذكسي قد حدث في كثير من البلاد والحقب، وقد عمد المنشقون إلى إثبات عدائهم بتغيير اتجاه الدوران عما كان مألوفا في المناخ الذى انشقوا عنه، إلا أن ذلك لا يمس المعنى الجوهرى في كل الحالات. ذلك إلى جانب أن الشكلين غالبا ما وجدا معًا، وفي هذه الحالة يعنيا الدورة ذاتها من منظور كل من القطبين. ولذلك صلة بالرمزية البالغة التعقيد لنصفى الكرة 161.

ولا نملك أن نطرح كل ما تعلق برمزية الصليب المعقوف، وهي على كلٍ مسألة ثانوية في موضوعنا الحالي، إلا أن أهميته التراثية البالغة جعلت من المستحيل

<sup>160</sup> وكلمة سواستيكا السنسكريتية هي الوحيدة التي تعبر عن الرمز المقصود في كل حالاته، وقد حاول البعض قصر معناها على اتجاه دون الآخر بحيث يكون هو الصليب المعقوف حقا، وليست الكلمة إلا صفة مشتقة من su asti تدل على الرمز ومعناه معا، وتناظر 'تكليفًا أو أمرًا penediction' بالمعنى التوراتي في سفر التكوين والواقع أن هذا المعنى يتكرر في نهاية كل يوم من 'أيام' الخلق، وهو أمر ذو مغزى يمكن تأويل 'الأيام' به إلى عدد من دورات سواستيكا، أو بتعبير آخر دورات كاملة 'لعجلة العالم' تشتمل على صباح ومساء كما يذكر المتن.

<sup>161</sup> وهناك علاقة من هذه الناحية بين رمز الصليب المعقوف ورمز الحلزون المزدوج، كما أنه يتعلق على وجه الخصوص بالرمز الطاوى يين يانج الذى سنرجع إليه لاحقا.

تجاوزه دون ذكر هذا الشكل المخصوص من الصليب.

# الباب الحادى عشر العَمْ الفَراغِي للقَامَاتِ الوُجُودِ

وقد عكفنا فيما تقدم على طرح الجوانب المختلفة لرمزية الصليب وعلاقتها بالمغزى الميتافيزيقي الذي أشرنا إليه في البداية، وليست هذه الاعتبارات إلا ما يزيد قليلا عن الأوليات، وهو ما علينا طرحه الآن بالرمزية الهندسية بشكل أكثر عمقا بقدر الإمكان، والتي تنطبق على الوجود الكلى وأحوال الكائن الإنساني في آن، أي من منظور الكون الأكبر، والكون الأصغر، على الترتيب. ولابد أن نراعي أولا أن الحال الإنساني الفردي ليس إلا شطرا محدودا أو صيغة محتملة للفرد الذي يعيشها، إلا أن الفردية الإنسانية بما هي قادرة على تجليات غير محدودة لا تحصي عددا، ولكنها تشكل في مجملها حاصل حال وجود بعينه يقوم في مقام واحد من الوجود الكلى. وتنتمي الصيغة الجسدانية للفرد الإنساني إلى مقام التجليات الكثيفة أما باقي صيغه فتنتمي إلى مقام التجليات اللطيفة أما باقي عيغه فتنتمي إلى مقام التجليات اللطيفة شرائط تحدد

<sup>162</sup> راجع 'الإنسان ومصيره…' أبواب 2 و 12 و 13. كما ينبغى مراعاة أن الحديث عن التجلى اللطيف يج بر المرء على ا ستخدام هذا المصطلح ليشتمل على الأحوال غير الإنسانية والصيغ اللاجسدانية للكائن المقصود.

إمكاناتها، وقد تمتد أيا منها إلى ما وراء صيغتها عند النظر إليها بمعزل عن باقى الإمكانات بحيث تندمج مع شروط من مقام مختلف يكوّن شطرا من الفردية المتكاملة ذاتها 163. وهكذا فإن ما يكوّن صيغة بعينها ليس شرطا مخصوصا من شروط الوجود بل هو نتيجة تضافر شرائط متعددة. ومن الضرورى أن نلجأ إلى مثل يوضح هذه النقطة على شاكلة شرائط الوجود المادى، والتى نتطلب دراسة خاصة بها 164.

وينطوى كل مقام على صِيغ مشاكلة تنتمى من منظور عام إلى رهط لا يحصى من الفرديات، وكل منها بدوره حال تجل لكائن من كائنات الكون. وهنا نجد أحوالا أو صِيغا تناظر بعضها بعضا فى الكائنات كافة، ويشكّل جُمَّاعُ المجالات اللامحدودة لكافة الصِيغ التى تصوغ فردية بعينها طبقة بأكلها من الوجود الكلى، وتشتمل على عدد لامتناه من الكائنات الفردية. ويفترض ذلك مرتبة من الوجود تناظر الحال الفردى، إذ إن الحال الإنساني هو نقطة الانطلاق، ويصح ذلك على كل ما يتعلق بالصِيغ المختلفة فى أى حال سواء أكان فرديا أم جماعيا، فحال الفرد لا يفرضُ إلا شروطا غير محددة فحسب، إلا أن الإمكانيات التى تشتمل عليها لا يفرضُ إلا شروطا غير محددة فحسب، إلا أن الإمكانيات التى تشتمل عليها لا تفقد لانهائيتها 165.

وبناءًا على ما تقدم يمكن تمثيل مرتبة من الوجود بسطح أفقى ذى بعدين

<sup>163</sup> وهناك صيغ تُعدُّ نتيجة تعطيل شرط أو أكثر من الشروط التي تحددها.

<sup>164</sup> راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 24.

<sup>165</sup> وقد ذكرنا سلفا أن الحال الفردى تشتمل على شرط الصورة بحيث يصير لا صطلاحى 'التجلى الفردى' و'التجلى الصورى' معان متساوية.

بامتداد لامتناه يناظر لانهائيتين أخرتين لابد من اعتبارهما، وهم الانهائية الأفراد ولانهائية أحوال الإنسان التي يمكن اعتبارها حاصل جمع كافة الخطوط الأفقية على السطح التي توازى أحد الأبعاد، ويجوز تعيينها بدلالة تقاطعها مع المستوى الأفقى بالمسقط الرأسي 166، كما توجد من ناحية أخرى نطاقات صيغ الفرد المختلفة، والتي سوف يمثلها جُمَّاع الخطوط الأفقية المتعامدة على الاتجاه السابق، أى التي نتوازى مع محور القبل والبعد، وهو الاتجاه الذي يدل على باقي الاتجاهات الأخرى 167، ويشتمل كل من هذين الصنفين على عدد لانهائي من الخطوط المستقيمة المتوازية بامتدادات لا تحصى، وسوف نتعين كل نقطة على السطح بدلالة تقاطع خطين مستقيمين ينتمي كل كل منهما إلى صنف، ومن ثم يمثل صيغة مخصوصة لأحد الأفراد الذين تضمهم مرتبة الوجود المقصودة.

ويجوز تمثيل كل مرتبة من الوجود الكلى بفضاء ثلاثى الأبعاد، وقد بينًا توًا أن قطاعا لذلك المستوى بالمستوى الرأسي يمثل فردا، أو بالحرى حالة وجود حتى يمكن تطبيقها على كل المراتب بلا تمييز، وقد تكون هذه الحالة فردية أو لافردية

\_

الا على الا صطلاحات المستعارة من فن الإسقاط والإظهار مفهومة على وجه صحيح فلابد أن نتذكر أن المسقط الرأسي حالة خاصة من السطح العمودي، وأن المسقط الأفتى حالة خاصة من مستوى المنظور النهائي، وأن المستقيم الرأسي حالة خاصة من الإسقاط المستوى، وأن الإسقاط الرأسي حالة خاصة من مستقيم أفقى . كما أن كل نقطة يمر فيها مستقيم رأسي واحد وعدد لا يحصي من الخطوط الأفقية على سطح أفقى واحد يشتمل على كل الخطوط الأفقية التي تمر بهذه النقطة، وعلى عدد لا يحصي من المستويات الرأسية التي تمر جميعا على المستقيم الرأسي لتقاطعها المشترك مع أحد الخطوط الأفقية التي تمر من النقطة المذكورة.

<sup>167</sup> واتجاه البعد الأول في الإسقاط الأفقى هو مستوى الخطوط المتقاطعة، واتجاه البعد الثاني هو مستوى الإسقاط الرأسي.

بحسب أحوال مرتبة الوجود التي تنتمي إليها. وهكذا يمكن أن يمثل المسقط الرأسي كائنا فردا بكليته، ويشتمل هذا الكائن الإنساني على كثرة لا تحصى من الحالات التي تنم عنها الخطوط الأفقية في مستواه ونتشكل الخطوط الرأسية في ذلك المستوى بمجموعات الصِيع التي نتناظر مع بعضها بعضا في كل تلك الحالات. أضف إلى ذلك أن الفضاء ثلاثي الأبعاد ينطوى على ما لا يحصى من الكائنات التي يضمها الوجود الكلي Universe.

# الباب الثاني عشر العَمِي النَّحِي الأَحْوَالِ الإنسان المَّرْيِيلُ الفَراغِي الأَحْوَالِ الإنسان

وقد أشرنا فيما تقدم من التمثيل الفراغی، إلى أن حال الكائن تعبر عنه نقطة فقط، إلا أن هذه الصيغة قادرة على التنامی فی سياق دورة التجليات التی ترتبط بجحافل لا تحصی من التعديلات الثانوية التی تمثل فی لحظات وجوده من منظور التتابع الزمنی بطبيعة الحال، وهی أحد شرائط الوجود التی تخضع لها هذه الصيغة، أو هی ما يربو إلى الأمر ذاته فی أنها كل الأعمال والحركات التی يقوم بها الكائن الإنسانی فی سياق وجوده 168، ولو كان علينا أن نصف كل تلك التعديلات فی سياقنا فلن تكون النقطة ممثلا لها بل المستقيم، وستكون كل نقطة منه تعديلا ثانوبا، ولا مناص مراعاة أن الخط المستقيم لانهائی الامتداد إلا أنه محدود واقعيا، والحق إن كل ما لم يكن لانهائيا هو بالضرورة محدود، ويمكن لو جاز القول تطبيق الأمر

168 وقد تعمدنا استخدام كلمة 'حركة' فى هذا السياق لأنها موضع اهتمام نظرية ميتافيزيقية مهمة، ولكنها لا تدخل فى نطاق هذه الدراسة، وقد طرحنا ملخصا لها فى فكرة أبورفا فى المذهب الهندوسي عن تزامن الفعل ورد الفعل. 'مُدخَل عام...'، جزء 2، باب 13.

ذاته على القوى اللامحدودة كافة 169. ويمثل المستقيم لامحدودية بسيطة، ويمثل السطح لانهائية ثنائية أى أش اثنين، ويمثل الحجم لانهائية ثلاثية أى أش ثلاثة، ولو نظرنا إلى أى صيغة كلانهائية بسيطة لعبرنا عنها بمستقيم، أما حال الكائن مرتبطا بلانهائية من الأحوال والصيغ المناظرة له لعبرنا عنها بسطح مستو، ولو ربطناهما ببعد ثالث لكى نعتبر الكائن بكليته لعبرنا عنها بحجم ذا ثلاث أبعاد. وهكذا نجد أن هذا التمثيل أكثر كالا مما سبقه، ومن الواضح أننا لا نملك في هذا التمثيل إلا اعتبار كائن واحد مالم نتعدى الأبعاد الثلاثية، على خلاف ما عبر عنه المثل السابق من اعتبار كائنات الكون كافة، فسوف يلزم اعتبار كلية الكائن بدون ذلك إضافة بعد رابع، ولن يمكن التعبير عنه هندسيا إلا بتصور بعد رابع يضاف إلى أبعاد الفضاء.

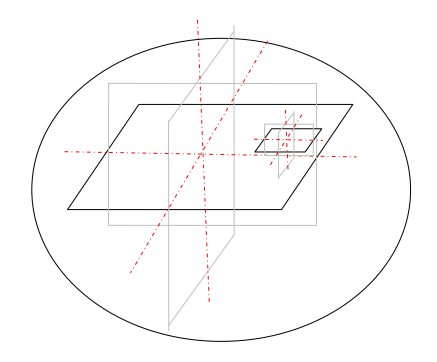
ونرى فى هذا المثال أن كل نقطة من البنية الهندسية تقع على ثلاثة محاور مستقيمة توازى ابعاد الفضاء الثلاثة على الترتيب، وتُعتبَرُ قمة تشعب ثلاثى بزوايا قائمة تشكل منظومة من إحداثيات يُنسَبُ إليها الامتداد الكامل للصليب ثلاثى الأبعاد، ولو أخذنا هذه المنظومة بما هى عليه فسوف تقابل كل مستوى أفقى فى نقطة، ومن ثم تكون هذه النقطة أساسا لإحداثيان ينتسب إليهما ذلك المستوى، وسوف يمثل قطريه صليبا ذا بعدين. ويجوز القول إن هذه النقطة هى مركز السطح المستوى، وأن

\_\_\_\_

واللامحدود الذي ينبثق عن المحدود قابل للاختزال على الدوام، إذ إنه تنامى إمكانات الكائن فيما فيما فيما والتي ينطوى عليها المحدود. وهذه حقيقة أولية رغم التغاضي عنها في الغالب فيما عُرِفَ بمصطلح 'اللامتناهي الحسابي' بمعنى لامتناه كَبِي حسابيا كان أم هندسيا، وليس لامتناهيا على الإطلاق بطبيعته الكمية. راجع fine Metaphysical Principles of the الكمية. راجع Infinitesimal Calculus, chaps. 1,2,7, and 8. SP

المحور الرأسي ينفذ من كافة مراكز الأسطح الأفقية، كما أن أي محور رأسي آخر سوف يشتمل على نقاط تناظر ما عليه من نقاط. ولو اتخذنا سطحا أفقيا بعينه قاعدة لمنظومة الإحداثيات فسوف يتحدد بناءً على ذلك التشعب الثلاثي ذو الزوايا القائمة المذكور توا على وجه التمام. وسوف يرسم كل اثنين منها صليبا ثنائي الأبعاد على كل من الأسطح الثلاثة للإحداثيات، وسوف تكون قمة التشعب هي المركز المشترك للصلبان الثلاثة، وهي ذاتها مركز الصليب ثلاثي الأبعاد، ويمكن اعتبارها كذلك مركزا للامتداد بأكله. فكل نقطة يمكن أن تكون مركزا حتى ليجوز القول إنها مركز عتمل، ولكن الواقع يفترض تعيين نقطة حتى يمكن رسم الصليب عليها، أي قياس الامتداد بكامله، أو على سبيل التشبيه تحقيق النطاق الكامل لإمكانات الكائن.

التمثيل الفراغى لإحداثيات وأسطح الكون الأكبر التي تشاكلها بنية الكون الأصغر



### الباب الثالث عشر

#### العلاقة بين التمثيلين السابقين

إن ما يتعرض للفحص في التمثيل الفراغى الثانى ذو الأبعاد الثلاثة كائن واحد فحسب بكليته، ومن جوانبه الأفقية التى نتنامى بينها صيغ كافة أحوال الكائن، وجوانبه الرأسية التى توازيها توحى بفكرة نتابع منطقى، في حين أن المستويات الرأسية توحى قياسا على ذلك بفكرة تزامن منطقى 170، ولو أسقطنا الاتساع بكامله على الإحداثيات التى تناظر فكرة التزامن فسوف تُسقط كل صيغة لكل حال للكائن كنقطة على مستقيم أفقى، وهذا الخط ذاته إسقاط لمجمل أحوال الكائن، وعلى وجه الخصوص للحال الذى ينطبق مركزه على مركز الكائن بمجمله، وسوف يظهر في الإحداثيين الأفقين على مستوى الإسقاط. وهكذا نعود إلى التمثيل الأول الذى يظهر فيه الكائن بكامله في مستوى رأسى، ويعود المستوى الأفقى لتمثيل مرتبة إلى الوجود الكلى، وتأسيس التناظر بين التمثيلين بحيث يسمح بالانتقال من مرتبة إلى

<sup>170</sup> ولابد من تفهم فكرتا التتابع والتزامن بمعنى منطقى صرف فحسب لا بمعنى زمنى، فالزمن ليس إلا حالة أو صيغة خاصة من أحوال الإنسان العامة.

أخرى، وسوف يعيننا كذلك على ألا نجنح عن الوعى بأبعاد الفراغ الثلاثية.

ويشتمل كل مستوى أفقى حين يمثل مرتبة من مراتب الوجود الكلى على كل احتمالات تنامى إمكانية بعينها، ويشكل تجليها ما يمكن أن يسمى 'الكون الأصغر'، أى عالم ما، فى حين أن التمثيل الآخر الذى يعبر عن كائن واحد فحسب فإن السطح ليس إلا تنامى الإمكانية ذاتها فى ذلك الكائن وتشكل حالة من أحواله، وسواءً أكانت فردية أم لافردية يجوز تشاكلها مع 'الكون الأصغر'. ويجدر الانتباه إلى أن 'الكون الأصغر' عنصر واحد من عناصر الكون الكلى كما أن كل إمكانية بعينها عنصر واحد من كلية الإمكان أو كلية القدرة.

ويجوز على سبيل التسهيل في اللغة أن نسمى التمثيل الذى توخى الكون الكلى 'تمثيل الكون الأكبر'، ونسمى الآخر 'تمثيل الكون الأصغر'. وقد رأينا كيف انطبع الصليب ثلاثى الأبعاد على الأخير، وسوف يصح الأمر نفسه على 'تمثيل الكون الأكبر' لو تناظرت العناصر بين الإحداثى الرأسى الذى سيكون محور الكون وبين مستوى سطح أفقى يشاكل خط استوائه. كما نشير إلى أن مركز كل 'كون أكبر' يقع على الإحداثى الرأسى ذاته، ويبين ما تقدم التشاكل بين 'الكون الأكبر' و'الكون الأصغر'، فكل جزء من الكون الكلى يشاكل الأجزاء الأخرى، كما أن أجزاءه تشاكله بموجب تشاكلها مع الكون الكلى. ويتبع ذلك أن اعتبارنا في 'الكون الأكبر' وكلٍ من المستويات المحددة التي تشكله ينطبق كذلك على 'الكون الأصغر'، والتي تشاكله كل صيغة من صِيعه، ولنضرب مثلا بحالة بعينها، فالصيغة الجسدانية والتي تشاكله كل صيغة من صِيعه، ولنضرب مثلا بحالة بعينها، فالصيغة الجسدانية

للإنسان الفرد وأجزاؤها المختلفة يمكن أن ترمن إلى تلك الفردية بعينها 171. ولنتذكر أن الفردية تشتمل على رهط لا يحصى من الصِيغ التى نتعايش فى الوجود، كما أن المنظومة الجسدية ذاتها نتكون من تعدد لا يحصى من الخلايا، وكل منها تعيش وجودا مفطورة عليه.

\_\_\_\_\_

## الباب الربع عشر رمزية النسيج

وهناك رمزية نتصل بما تقدم طرحه رغم أنها أحيانا ما تنطبق بطرق قد تبدو نائية عنه للوهلة الأولى، فتشير المذاهب الشرقية إلى كتب التراث ياسم سوترا التي تعنى حرفيا 'خيط'<sup>172</sup>، وقد يتكون الكتاب من مجموعة سوترات كما يتكون النسيج من مجموعة خيوط، والمعنى ذاته يسرى على كلمة تانترا التي تعنى خيطا كما تعنى نسيجا<sup>173</sup>، وتعنى كلمة كينج الصينية سِدى النسيج وتعنى خِمْتُهُ واى، كما تعنى الأولى منهما 'كتاب أصولى' في الآن ذاته كما تعنى الثانية الحواشي التي تُكتب عليه المراق التمايز بين 'شروتي' وهي ثمار عليه المراق التمايز بين 'السدى' و'اللحمة' في النسيج التمايز بين 'شروتي' وهي ثمار

<sup>172</sup> وتكافىء هذه الكلمة نظيرتها اللاتينية sutura بمعنى 'يخيط'، وهى مشتقة من الجذر ذاته فى اللغتين، ومن العجب أن نتكون الكلمة العربية 'سورة' التى تعنى بابا من أبواب القرآن من العناصر الأبجدية ذاتها، واشتقاقها غير معلوم.

<sup>173</sup> ويعني جذر 'ت ا ن' في هذه الكلمة 'الامتداد'.

<sup>174</sup> ويرجع استخدام عقد الدوبار بديلا عن الكتابة في الصين إلى أزمان سحيقة القدم، وهي نتعلق كذلك برمزية النسيج، وقد كان الدوبار من النوع الذي كان يستخدم في بيروفيا ويسمى عندهم quipos. ورغم أن بعضهم يدفع بأنها لم تكن لغير العدد فحسب إلا أنها استطاعت أن تحمل أفكارا أكثر تركيبا، خاصة وقد قيل لنا أنها كانت وسيلة تسجيل حوليات

الإلهام المباشر و'سميريتي' وهي نتاج التأمل في مضمون شروتي 175.

وحتى نوضح هذه الرمزية علينا فهم أن السدى ملفوف في المنسج يمتد منه رويدا رويدا إلى النسيج يمثل عناصر المبدأ المعصوم، في حين تمثل اللجْمةُ التي تمر بين خيوط السدى بحركة المكوك جيئة وذهابا تمثل العناصر العَرَضِيَّة، أي تطبيق المبدأ على أحوال متغيرة. وبتعبير آخر لو أخذنا خيطا واحدا من السدى وخيطا واحدا من اللحمة فسوف نرى أن تلاقيهما يرسم صليبا بالرأسي والأفقى، وكل تقاطع في النسيج بمثابة التقاء بين الرأسي والأفقى مركزُ لصليب، وينبني على ما قيل عن الرمزية العامة للصليب أن الخط الرأسي يصل بين مراتب الوجود كافة وما يناظرها من نقاط، بينما يمثل الخط الأفقى أحد المراتب أو الأحوال. وهكذا يمكن أن يمثل الاتجاه الأفقى الحال الإنساني على سبيل المثال، ويمثل الاتجاه الرأسي ما تعالى على هذه الحال. ومن الواضح أن هذا التعالى ينتمي إلى شروتي التي ليست جوهريا من أصل الساني، في حين أن سميريتي نتعلق بتطبيقاتها في مرتبة الوجود الإنساني التي تنتجها ملكات الإنسان.

ونلاحظ عند هذه النقطة كيف نتفق الرمزيات المختلفة بدرجة أوثق مما يُظن عادة، وهو ما يتعلق بمعنى الصليب الذي يرمن إلى اتحاد المتناقضات، ويمثل الخط الرأسي المبدأ الفاعل بوروشا ويمثل الخط الأفقى المبدأ الأنثوى القابل براكريتي في

••••••

الإمبراطورية. وحيث إن البيروفيين لم يكن لديهم أى نوع آخر من الكتابة رغم أن لغتهم المنطوقة قد اتسمت بالكمال والرشاقة. وقد كانت نوعا من الإيديوجرافية التي تبلَّرت من واقع التباديل الممكنة التي استخدمت فيها خيوط ملونة.

175 راجع 'الإنسان ومصيره…' باب 1، وكذلك 'النفوذ الروحى…' باب 8.

الرمزية الهندوسية، وتترى التجليات بنفوذ الأول الذى 'يخلو من الفعل 'actionless' على الثانية. ونجد في سياق آخر أن شروتي تضاهى النور المباشر من الشمس وأن سميريتي تعكس النور فحسب كما نور القمر 176، وفي الآن ذاته يمثل الشمس والقمر في غالب المذاهب التراثية مبادئ الذكورة والأنوثة في التجليات الكونية.

وليست رمزية النسيج مقصورة على المتون المقدسة فهى ترمز إلى العالم أيضا، أو بالحرى إلى مجمل العوالم كافة بما تنطوى عليه من حشد لا يحصى من الأحوال والمراتب والمقامات التي تُشكّل الوجود الكلى. وهكذا نجد فى الأوبانيشادات أن براهما الأسمى يُدعى 'من نسج العوالم من سِدَى ولجمة' أو بتعبيرات تشاكلها 177، ويكتسب السدى واللحمة هنا أيضا معناهما السابق. وترى الطاوية أن كل الكائنات خاضعة لتبدلات حالا الحياة والموت أو حالا التركيز والتحلل فى قوتا يين و يانج <sup>178</sup>، ويقول المفسرون إنها حركة المكوك على منسج الكون، 179 والحق إن هذين المثلين من الرمزية ذاتها وثيقا الصلة ببعضهما، إذ وُجِدَ الرمز ذاته فى مذاهب

-----

<sup>176</sup> ويجدر الانتباه إلى المعنى المزدوج لكلمة reflection كانعكاس وتأمل.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> مو نداكا أوبانيه شاد <sub>11.2.5</sub> و بريه هاد كرانيا كا أوبانيه شاد 8<sub>.7-8</sub>. و قد ترجم الرا هب البوذى كوماراجلفا من السنسكريتية إلى الصينية عملا بعنوان 'شبكة براهما The Net of Brahma فان وانج كينج'، ويرى هذا المنظور العوالم مركبة في شبكة.

<sup>178 &#</sup>x27;أناشيد الطريق والفضيلة' باب 16.

ويضاهى تشانج هونج يانج هذه التبدلات بالتنفس، فيناظر الشهيق الفعال بالحياة والزفير المنفعل بالموت، ونهاية أحدهما بداية للآخر. ويلجأ أيضا إلى استخدام دورة القمر عاملا للمقارنة، فيع نى القمر المكة مل الحياة، ويع نى القمر الوليد الموت، وبينه ما حقب تين و سيطتين للاكتمال والنقص. وينطبق ذلك على ما قيل عن مرحلتا تنفس الوجود، فيناظر زفيره التجلى ويناظر شهيقه العودة إلى اللاتجلى باعتبار الأمر من منظور التجلى أو منظور المبدأ، ويجب ألا ننسى تطبيق 'التشاكل المقلوب' فى التشبيه.

تراثية تُشْبِهُ الكون الكلى بكتاب، ولا حاجة بنا إلا أن نتذكر مصطلح Lieber Mundi عند أخوة الصليب الوردى، وكذلك رمز Lieber Vitae الذى يتعلق بعلامات الساعة Apocaliypse، وتظهر مرة أخرى خيوط السدى التى نتصل بها الأحوال كافة لتشكل الكتاب المقدس وهو النموذج الأول أو قل هو المثال، وليست المتون المقدسة إلا تعبيرا عنه بلغة الإنسان 181، وتمثل خيوط اللجمة توالى الأحداث فى حال بعينه وتفسرها، بمعنى أنها تفرض تطبيقات نتعلق بالأحوال المختلفة، حيث نتبدى كل الأحداث فى مَعيّبها اللازمنية، ومن ثم تنطبع فى 'كتاب' الوجود الذى تشكل فيه حرفا، وتضاهى كل منها غرزة واحدة من النسيج. ويقول محيى الدين بن عربي عن هذه الرمزية ، إن الكون كتاب شاسع حروفه بمداد القلم الرباني الذى كتب على اللوح المحفوظ، وكل شيء كتب فى المحظة ذاتها بلا فاصل، ولذا كان الجوهر مخفيا فى 'سر الأسرار'، وبعد أن تركزت فى كلية العلم الرباني حملها النَّفُسُ الرباني إلى المراتب الأدنى فخلق الكون المتجلى 182.

وفى المذهب الهندوسي تعبير آخر عن الرمزية ذاتها فى صورة عنكبوت يغزل شبكته، وتنضيط هذه الصورة تماما بموجب أن العنكبوت يغزل شبكته من مادته

<sup>180</sup> وقد أشرنا سلفا إلى الكتاب المختوم بسبعة أختام ومرسوم عليه صورة حَمَل، وموضعه مع 'شجرة الحياة' فى منبع الأنهار الأربعة للفردوس، وأشرنا كذلك إلى العلاقة بين رمزية الشجرة ورمزية الكتاب، إذ تمثل أوراق الشجرة وحروف الكتاب كافة المخلوقات فى الكون الكلى، أو هى 'العشرة آلاف شيء' عند الطاوية.

<sup>181</sup> وتؤيد الفيدا والقرآن هذا المنظور، حيث تُبيِّنُ فكرة 'كتاب الأزل The Eternal Gospel' أن المفهوم ذاته ليس مقصورا على المسيحية.

<sup>182 &#</sup>x27;الفتوحاتُ المكية'، وتضاهى هذه الفقرة الدور الذي تلعبه الحروف في المذهب الكونى في سفر يتسيراه العبري.

ذاتها <sup>183</sup>، ويمثل السدى هنا الخيوط التى تنبع من المركز وتمثل اللحمة دوائرها المتراكزة، وتبدو كما لو كانت قطاعا أفقيا لشبه كرة النشأة الكونية، أى الكرة التى لا تنغلق <sup>184</sup>. وقبل أن نعود إلى التمثيل النسجى لابد من اعتبار المركز نائيا بشكل لانهائى حتى إن أنصاف الأقطار تبدو متوازية فى الاتجاه الرأسى، فى حين تبدو الدوائر المتراكزة خطوطا مستقيمة نتعامد على أنصاف الأقطار الأفقية.

وإجمالا يمثل السدى المبادئ التي تربط كافة العوالم أو كل الأحوال بعضها ببعض، ويمثل كل خيط صلة بين النقاط المتناظرة في كل عالم أو حال منها، كا تمثل الحجمة سلسلة الأحداث التي تجرى في عالم أو حال بعينه، ويجوز القول من منظور آخر إن تجلي كائنٍ في حال بعينه يتحدد بتلاقى خيوط الحجمة مع السدى، ويصبح كل خيط من خيوط السدى كائنا من حيث طبيعته الجوهرية صلة بين كل حالاته بمدى ما كان إسقاطا مباشرا للذات المبدئية، ويحافظ على وحدتها في تعددها اللانهائي. ويناظر خيط الحجمة الذي يلتقي في هذه الحالة بخيط السدى في نقطة بعينها حالة محددة من الوجود، وتصبح نقطة التقاطع مؤشرا على العلاقة بين الكائن وبيئته الكونية. فتعتبر الطبيعة الفردية للكائن على سبيل المثال محصّلةً لتلاقى الخيطين، أي إنه لابد من التمييز فيه بين نوعين من العناصر يرجعا إلى اتجاهى الرأسي والأفقى على الترتيب، وأولها هي العناصر التي تنتمي إلى الكائن ذاته بينما تنبع العناصر الثانية من أحوال البيئة.

\_\_\_\_

<sup>183</sup> حاشية شانكاراشاريا على براهما سوترا، 11.

<sup>184</sup> ويناظر العنكبوت في مركز شبكته شمس تحيط بها أشعتها، ويمكن أن يتخذ رمزا 'لقلب العالم'.

ونجد في رمزية أخرى تكافئها أن الخيوط التي انتسج منها 'نسيج العالم' تسمى أيضا 'شعرة شيفا 185'the hair of Shiva في المذهب الهندوسي. ويمكن وصفهما استعاريا 'بخطوط قوى' العالم المتجلى، وتمثلها اتجاهات الفضاء في المرتبة الجسدانية. ومن ثم يتبدى تعدد الطرق التي يجوز بها تطبيق تلك الاعتبارات، ولكن الغاية الوحيدة من هذا الباب هي الإشارة إلى المغزى الجوهري لرمزية النسيج، وهي لا تكاد تُعرف في الغرب.

185 راجع ما تقدم عن اتجاهات الفضاء.

<sup>186</sup> إلا أن آثارا من هذه الرمزية قد بقيت من الحضارة اليونانية الرومانية القديمة وخاصة في أسطورة الحتمية، إلا أن ذلك يبدو محمولا على خيوط اللحمة وحدها، وقد تُفسَر طبيعتها الحتمية بغياب فكرة السدى فحسب، أى من واقع أن الكائن في حالته الفردية فحسب دون وعى فيه بأى مبدأ متعال عن شخصه. ويبرر هذا التفسير طريقة نظر أفلاطون إلى المحور الرأسي، في أسطورة أيير Er الأرميني في الجمهورية كاب 10، والذي يقول إن المحور النوراني للعالم هو معزل الضرورة Necessity الأرميني في الجمهورية كاب من الماس يحيط به النوراني للعالم هو معزل الضرورة أبعاد وألوان مختلفة تناظر الأجرام السماوية، وتدير ما يصنعه كلوثو بيمينها ثم إلى يسارها، وهو أكثر الاتجاهات شيوعا في الصليب المعقوف. وعلى ذكر هذا المحور الماسي، نجد في التبت رمز فاجرا، وتعني صاعقة وماسة نتعلق هي الأخرى برمزية محور العالم.

### الباب الخامس عشر التمثيل الفراغى لتواصل الصِيغ

لو أننا مثلنا لأحد أحوال الإنسان بسطح أفقى في 'الكون الأصغر' كما أسلفنا لبقى علينا أن نطرح بشيء من التدقيق تناظر مركزه مع الإحداثبالرأسي الذي يمر في مركز السطح المذكور، وحتى نصل إلى هذه النقطة علينا أن نطرح كذلك تمثيلا فراغيا آخر كى يقتصر على بيان التوازى أو التناظر، وكذلك ما ينشأ من تواصل بين الصيع في كل حال من الأحوال.

ولذا علينا إجراء تعديل على الشكل يناظر ما يُعرَفَ في الهندسة التحليلية بالانتقال من الإحداثيات المتعامدة إلى الإحداثيات القطبية. فيمكننا بدلا من تمثيل الصِيغ المختلفة بمستقيمات أن نمثل لها بدوائر متراكزة تنتسب إلى السطح الأفقى ذاته الذي ينبع الإحداثي الرأسي من مركزه كي يمر من مراكز الدوائر جميعا، وهكذا تكون كل صيغة متناهية محدودة بجيط دوائرها، فهي منحنيات مغلقة معلومة بموجب خطوط حدودها 187. ويشتمل محيط كل دائرة على ثلة لامحدودة

187 وقد لزم التحفظ حتى لا يبدو القول مناقضا لما يلي.

indefinite multitude من النقاط 188 التي تمثل لانهائية من التعديلات الثانوية التي تنطوى عليها الصيغة المقصودة أيا كانت 189. ونضيف إلى ذلك أن المحيطات المتراكزة على مركز واحد لا يصح أن تترك بينها فراغا رغم المسافات المتناهية الدقة بين نقطتين متجاورتين، حتى إن مجموع طول المحيطات جميعا سوف يشكل كل النقاط على السطح المستوى، وهو ما يعنى التواصل بينها. ولكى نحقق تمثيلا حقيقيا للتواصل فلا بد أن يتماهى كل محيط مع بداية ما يليه، وحتى يحدث ذلك دون أن يختلط محيطين متتابعين فيلزم أن تكون المحيطات أو بالحرى المنحنيات التي نسميها كذلك منحنيات مفتوحة.

والحق إننا يمكن أن نذهب في هذا الاتجاه إلى أبعد من ذلك، إلا أن هناك

\_\_\_\_\_

اللانهائية حدود الأعداد جميعا، وحتى لو كانت متواليات الأعداد ذاتها لانهائية إلا أنها في اللانهائية حدود الأعداد جميعا، وحتى لو كانت متواليات الأعداد ذاتها لانهائية إلا أنها في صيغة منقطعة، بينما كانت النقاط التى تُكوِّنُ المحيط في صيغة متصلة. ومصطلح 'ثلة' أوسع وأشمل من 'كثرة العدد numerical multiplicity' حتى إنها تنطبق على نطاقات تخرج عن عالم الكُمْ ، وليست الأعداد منه إلا صيغة خاصة، وقد أدرك الفلاسفة المدرسيون ذلك فنقلوا فكرة 'الكثرة' إلى 'فكرة التعالى فترة التعالى عيفق مفهوم الوحدة الميتافيزيقية تحقق تناظر العلاقة التشاكلية ذاتها في 'تكاثر العدد' كما يحقق مفهوم الوحدة الميتافيزيقية تناظرا مع الوحدة الحسابية الكمية، وحين نتحدث عن أحوال الكائن الشتى فإننا نقصد التعدد 'المتعالى' بالطبع، فالكم ليس إلا شرطا واحدا من أشراط وجود الكائن، وينطبق على بعض تلك الشروط فحسب.

<sup>189</sup> ويتزايد البعد عن المركز طرديا مع زيادة المحيط، وقد يفترض المرء فى البداية أن المحيط قد الشتمل على عدد أكبر من النقاط، إلا أننا لو اعتبرنا أن كل نقطة على المحيط هى نهاية نصف قطر من المركز فسنجد أنه ليس على المحيط الأكبر نقاطا أكثر مما على الأصغر. وأن ذلك الافتراض كامن فى طبيعة الرسم الهندسي فحسب. زد على ذلك أنه لو كان على المحيط نقاطا يقل عددها كلما اقتربت من المركز فإن أقصى اختزال لها أن تكون المركز ذاته رغم كونها نقطة فحسب، وعندئذ ستنطوى على كافة نقاط المحيط، وهو مايربو إلى قول إن الوحدة تنطوى على كل شيء كان.

استحالة طبيعية لوصف خط بأنه منحنىً مغلقًا على الحقيقة. وللبرهنة على ذلك يكفى ملاحظة أن الفراغ الذى تحتله صيغتنا الجسدية يتحرك فيه كل شيء بلا كلل بتأثير الأحوال المكانية والزمانية التى تنتج عنها الحركة، ولو أردنا وصف محيط بدءًا من نقطة في الفراغ فلا مناص من أن نجد أنفسنا حين نصفها في نقطة أخرى ولن نصادف نقطة البدء ثانيةً وقل مثل ذلك عن المنحنى الذى يرمز إلى أية دورة متنامية 190، فلن يمر مرتين على النقطة ذاتها مطلقا، ويربو ذلك إلى القول بعدم وجود منحنى مفتوح ولا منحنى به 'نقاط شتى'. ويصور هذا التمثيل الفراغى استحالة وجود إمكانات متماهية في الكون الكلي، وهو ما يعنى تحديد كلية القدرة، وهو أمر مستحيل حيث يلزم أن تنطوى إمكانية محدودة على القدرة الكلية بما هي، فأى تحديد للقدرة الكلية هو استحالة صرف بالمعنى الصحيح للكلمة، ولذا تشجب فأى تحديد للقدرة الكلية هو استحالة صرف بالمعنى الصحيح للكلمة، ولذا تشجب الميتافيزيقا كافة النظم الفلسفية التي تفترض ذلك التحديد صراحة أم ضمنا بواقع منظوميتها 191. ونعود إلى مسألة الإمكانات التى يُفترَضُ أن تكون متماثلة، فإمكانين يصبحان متماثلان حقا لو لم يختلفا في أحوال تحققهما فحسب بل في كل حال

\_\_\_\_

<sup>190</sup> ونعنى 'بالدورة المتنامية' معناها الأصلى وهو أنها عملية تنامى إمكانات بعينها فى أية صيغة واحدة من صيغ الوجود، ودون أن تعنى أى أمر كان مما تذهب إليه 'نظرية التطورية (evolutionist theory). راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 17، وقد أبدينا رأينا فى مثل هذه النظريات مرارا ولا ضرورة إلى الكدح فيها حاليا.

وسوف نرى فيما يلى كيف يدحض ذلك كل ما كان 'تناسخيا reincarnationist' في الفلسفة التي أثمرها الغرب الحديث مثلما اشتهر عن 'العود الأبدى eternal recurrence' عند نيتشه ومفاهيم أخرى تضاهيها، وقد عالجنا هذه المسألة بالتفصيل في كتابنا Fallacy part 1, ch. 6

كان، فحينئذ تكون الإمكانية هي ذاتها وليست إمكانيتين متمايزتين 192، ويمكن أن ينطبق الاستدلال ذاته على كل النقاط في تمثيلنا الفراغي، فكل منها يشاكل تعديلا مخصوصا يحقق إمكانية مخصوصة 193.

وليست بداية أى محيط ولا نهايته نقطة واحدة بل نقطتين متتابعتين على نصف القطر ذاته، وعلى الحقيقة لا يمكن القول إنهما ينتميا إلى المحيط نفسه، فكل نقطة تنتمى إلى سابقتها كما أنها نهايتها، وهى سابقة لما تليها وبداية لها، ويمكن النظر إلى متوالية لامحدودة كما لو كانت خارج المصفوفات بموجب أن الأخيرة تؤسس تواصلها مع المصفوفات الأخرى، وينطبق ذلك تماما على أحوال ميلاد وموت الصيغة الجسدية للكائن الإنساني، ولا ينطبق أقصى الطرفان لكل صيغة على أحدهما الآخر، لكن هناك تناظر بينهما ببساطة في حال الكائن الذي تكوِّنُ جزءًا منه، ويتمثل هذا التناظر بموضع النقطتين على نصف القطر ذاته من مركز السطح المستوى، ويتمثل هذا التناظر بموضع النقطتين على نصف ينطوى على أقصى احتمالات التعديل لكل وعليه فإن نصف القطر المذكور سوف ينطوى على أقصى احتمالات التعديل لكل الصيغ المطروحة، لكن لا يصح اعتبار الصِيغ في حال ثنابع، فيجوز أن تتزامن أيضا، ولكنها متصلة منطقيا ببعضها بعضا، وبدلا من أن تكون تلك الصِيغ كم افترضنا في البداية متتابعة فإنها تدور في لولب لانهائي تمثل قطاعه الأفقى دائرة حول مركز السطح المستوى، ويطّرد أتساع منحني اللولب بمقدار متناهى الصغر يمثل مركز السطح المستوى، ويطّرد أتساع منحنى اللولب بمقدار متناهى الصغر يمثل

Principle of وهذه هي المسألة التي كان لا يبنيتز مصيبا فيها في رسالته 'مبدأ اللامتمايزات Principle of رغم أنه لم يصغها بإحكام. راجع 'النفوذ الروحي…' باب 7.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> ويرد هنا اصطلاح 'إمكانية' بمعنى متخصص مقصور،

المسافة بين نقطتين على نصف القطر، ويمكن تقديرها بأصغر ما يمكن تخيله حسب تعريف الكم المتناهى الصغر، أى الكمات القادرة على التلاشى بلا نهاية، ولكن لا يمكن اعتبارها عدما، فلم تختلط النقطتان المتتابعتان مطلقا، ولو كان بمقدورهما الوصول إلى العدم لما بقى إلا النقطة المركزية ذاتها فحسب.

## الباب السادس عشر العلاقة بين النقطة والفراغ

ويلزم الآن تفسيرً لما قيل فى ختام الباب الأخير، ولكنا لا ننوى طرح مسألة الفراغ بكاملها بكافة معانيها، إذ إن ذلك يقتضى دراسة عن أحوال الوجود الجسدى. ونبدأ بأن المسافة بين النقطتين المتجاورتين اللتين تناولناهما توا فى سياق معالجة التواصل فى التمثيل الفراغى للكائن، ويمكن اعتبارهما حد الفضاء بمعنى أنها كيّات مطردة التناقص، أى إنها أصغر فراغ ممكن لن يبقى بعده شروط مكانية، ولن يمكن ضغطها دون الخروج من نطاق الوجود التى تخضع له. ولو أن الفراغ قد انقسم بلانهاية 194 واستمر فى الانقسام حتى حدود الممكن أى حدود إمكانية المكان اللامحدودة طردًا أم عكسًا فلن نصل إلا إلى المسافة البينية بين النقطتين. ويتبع ذلك أن الامتداد المكانى لن يوجد إلا بوجود النقطتين، والامتداد أحادى البعد

194 ونقول 'بلا نهاية indefinity' وليس 'إلى ما لانهاية to infinity' التي ستكون عبثية، فالانقسام صفة تصح في نطاق المحدود فحسب، إذ إن شروط المكان الذي تعتمد عليه محدودة بما هي، كما هو حال التعينات النسبية ايا كانت ولذا لابد من نهاية للانقسام كما هو حال التعينات النسبية ايا كانت، ويمكن إذن أن نتيقن بوجود هذا الحد حتى لو لم نطوله حاليا.

الذي يتحقق بمعيتهما هو المسافة بينهما، والتي تشكل عنصرا ثالثا يعبر عن العلاقة بين النقطتين بموجب عمله في وصلهما وفصلهما في آن. وحين ننظر إلى هذه المسافة كعلاقة فإنها لا نتكون من أجزاء،ولو كانت غير ذلك فالأجزاء التي يمكن أن نتفكك إليها سوف تكون علاقة المسافة فحسب، وهو مستقل عنه منطقيا، مثلما يستقل الواحد عن الكسور من المنظور العددي. ويصدق هذا على أية مسافة من حيث نهايتيها، وهو صادق من حيث المبدأ على المسافة المتناهية الصغر التي ليست كما محددا، بل تعبر فحسب عن علاقة بين نقطتين متجاورتين مثل أي نقطتين متتاليتين على أي خط مستقيم. ومرة أخرى تُعتبر النقطتين نهايتا مسافة لا جزئين من استمرارية فراغية رغم أن علاقة المسافة تفترض أنهما في فراغ ما، وهكذا تكون المسافة هي العنصر الفراغي الحقيقي.

ولا يمكن القول بشكل حاسم إن الخط يتكون من نقاط، فحيث إن كل نقطة بلا امتداد فلن تكون مجرد إضافتها إلى بعضها خطا على الحقيقة، فالخط يتكون من مسافات أولية بين نقاطه المتتابعة. ولو اعتبرنا بالطريقة ذاتها فى عدد لانهائى من الخطوط المستقيمة المتوازية على سطح فإننا لا نملك القول إن السطح يتكون من اجتماع كل تلك الخطوط ولا القول إنها العناصر الحقيقية التى تصنع السطح، فالعناصر الحقيقية هى المسافات التى تفصل بين الخطوط لتجعلها متميزة لا مختلطة، ولو كانت الخطوط تُكوِّنُ سطحا بمعنى خاص فليس ذلك بذاتها بل بالمسافات البينية بينها شأنها شأن النقطتان على المستقيم. ونكرر أن امتدادًا ذا ثلاثة أبعاد لا يتكون من عدد لانهائى من السطوح المتوازية بل بالمسافات البينية بين تلك يتكون من عدد لانهائى من السطوح المتوازية بل بالمسافات البينية بين تلك الأسطح.

إلا أن العنصر الأولاني الذي يقوم بذاته هو النقطة، إذ إنها مفترضة أصلا بموجب المسافة، والمسافة ليست إلا علاقة، فالفراغ ذاته يفترض وجودها. ويمكن أن يقال إن الفراغ ينطوى على امتداد افتراضي يستطيع تحقيقه أولا بمجرد أن يتضاعف مرة واحدة بحيث يضع ذاته في مواجهة ذاته، ومن ثم يتضاعف بلا نهاية حتى إن الفراغ برمته يوجد بتفاضل النقطة، أو بالحرى من النقطة ذاتها بمدى ما تفاضل ذاتها. وهذا التفاضل حقيقي فحسب من منظور التجلي الفراغي ولكنه وهمي بالنسبة إلى النقطة المبدئية ذاتها، والتي لا تكفُّ عن أن تكون ذاتها، ولن نتأثر واحديتها بشيء 195. والنقطة بذاتها ليست خاضعة لشروط الفراغ فهي مبدأ تلك الشروط، فالنقطة هي المبدأ الذي يحقق الفراغ وامتداده بموجب فعلها، والذي يترجم في أحوال الفراغ فحسب إلى حركة، ولكن لكي تحقق الفراغ على هذا المنوال عليها أن تضع ذاتها بأحد صيَّغها في الفراغ الذي لن يكون شيئا بدونها، والتي سوف تملؤه بنشر فرضياتها 196. وتُماهى النقطة ذاتها نتابعيا فى أحوال الزمن أو تزامنيا خارج تلك الأحوال، ونشير في السياق إلى أن الخروج المذكور سينبو بنا عن معتاد الفراغ. ثلاثى الأبعاد 197، وتتماهى النقطة مع كل النقاط المحتملة في الفراغ حتى

\_\_\_\_

<sup>195</sup> ولو اختفى التجلى الفراغى فسوف تُمتَصُّ نقاطه جميعا فى نقطة مبدئية واحدة، حيث لم يعد هناك فواصل بينها.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> وقد كان لا يبنتز مصيبا في التمييز بين ما أسماه 'النقاط الميتافيزيقية' التي تمثل عنده 'وحدات من المادة' مستقلة عن الفراغ وبين 'نقاط الحساب' التي هي صيغ بسيطة من الأولى بمدى ما كانت محدداتها الفراغية تكوِّنُ 'وجهات نظر' تمثل في مجموعها الكون الكلي. وهي عند لا يبنيتز ما يقوم في الفراغ الذي يجسد حقيقته ذاتها، ولكن من الثابت أننا لا نملك أن نحذو حذوه في ربط كل شيء بالفراغ الذي يحتويه لكي نعبر عن الكون الكلي.

<sup>197</sup> ويعنى الانتقال من ثتابع إلى تزامنٍ في تكامل أحوال الإنسان نوعا من 'التخصص' في الزمن

يتحقق ذلك الفراغ، ويعنى ذلك أن الفراغ مجرد احتمال للوجود، وليس إلا مجمل احتمالات النقطة من جانبها القابل، وهو الحاوى لكل تجلياتها، والذى لا وجود له بدون تحقق محتواها المحتمل 198.

والنقطة الأولانية بلا أبعاد وبالتالى بلا شكل، وهي إذن لا تنتمي إلى مقام الوجود الفردى، ولا تتفرّد أب على طريق كان إلا لو سكنت الفراغ الكونى، وعندئلا تتجلى بأحد صِيغها وهي التي تتفرّد وتتشخّص وليس النقطة المبدئية. زد على ذلك أنه لو وجب وجود الصورة لوجب التمييز، وهنا تتحقق الكثرة بقدر بعينه، ولا يمكن أن تتحقق إلا حينما تعارض النقطة ذاتها بصيغتين أو أكثر من صِيغها في التجلى الفراغى، وهذا التعارض أصوليا هو ما يفرض المسافة، فتحقيق المسافة هو أول إنجازات الفراغ، وليس الفراغ بدونها إلا احتمال قابل. كما نلاحظ أيضا أن المسافة توجد أولا بشكل افتراضى في الشكل الكروى الذي وصفناه سلفا، وهو ما يناظر أدنى التمايزات أو التفاضلات، حيث إنه موحد الخصائص isotopic فيما تعلق بالنقطة المركزية، وليس فيه ما يميز اتجاها عن آخر، ونصف القطر هنا يعبر عن المسافة من المركز إلى المحيط، ولكنه ليس مرسوما ولا يكون عنصرا من الشكل الكروى، فتحقق المسافة يظهر في خط مستقيم فحسب، والتي هي العنصر المبدئي

**.....**...

الذي يمكن أن يؤوَلَ إلى بعد رابع.

<sup>198</sup> وسوف نرى أن علاقة النقطة المبدئية بالامتداد الافتراضي أو بالحرى المحتمل يشاكل علاقة ألم وسوف نرى أن علاقة المبدئية بالامتداد الافتراضي أو المنف عل 'substance'، ونأ خذ هذين الاصطلاحين بالمعنى الكلي universal، أي إنهما قطبا التجلي الفاعل والمنفعل، ويسميهما المذهب الهندوسي بوروشا و براكريتي، راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 4.

والأصولى منه نتيجة تحديد مُعطَى اتجاه بعينه. ومن بعد ذلك لا يمكن اعتبار الفراغ موحد الخصائص، ولابد من أن يرجع ذلك من هذا المنظور إلى القطبين المتماثلين اللذين تفصلهما مسافة بدلا من عزوها إلى مركز واحد، فالنقطة التي تحقق الفراغ بكامله كما أسلفنا بقياس كافة أبعاده بامتداد لامحدود لأذرع الصليب أو اتجاهات الفضاء الستة هي الإنسان الكامل، وهو ما يرمن إليه الصليب لا إلى إنسان فرد لا يملك أن يحقق شيئا خارج حاله، وهو على الحقيقة معيار كل شيء بتعبير بروتاجوراس الذي اقتبسناه في موضع آخر 199 رغم أن السفسطائي اليوناني ذاته لم يكن واعيا بهذا التفسير الميتافيزيقي 200.

199 راجع 'الإنسان ومصيره...' <sub>باب 16</sub>.

ولو كان فى نيتنا أن نطرح دراسة كاملة فى أشراط الفضاء وحدودها لفضحنا عبثية النظريات الذرية atomistic وكيف يمكن أن تدحضها اعتبارات وردت فيما تقدم من هذا الباب، ودون أن نسهب فى هذه النقطة يمكن ملاحظة أن كل ما كان جسدانيا قابل للتقسيم بالضرورة بموجب امتداده أى خضوعه لشروط الفراغ. راجع 'مدخل عام…' جزء 2 باب 10.

### الباب السابع عشر أنطولوجيا العليقة المُشتَعِلَة

وسوف يتضح مغزى ازدواج النقطة باستقطابها لو نظرنا إليها من منظور أنطولوجى صرف، ولكن لنعتبره أولا من جانبه المنطقى أو حتى الأجرومى. وسوف نجد ثلاثة عناصر هى نقطتين ومسافة فاصلة بينهما، وسوف يتبدى أن هذه العناصر تناظر على التمام عناصر المبتدأ، فتمثل النقطتان المضاف والمضاف إليه وتعبر المسافة عن علاقتهما وتقوم بدور أداة وصل بينهما. ولو كان المبتدأ صفة فى أكثر صوره وأعربها فإن أداة الوصل هى فعل 'كن على المنقطة في أكثر من جهة عضوصة على الأقل بين الاسم والصفة، ذلك أن النقطتين على الحقيقة ازدواج للنقطة ذاتها، والتي قيل إنها قد تعارضت مع ذاتها.

كما يمكن إدراك العلاقة بين المصطلحين كعلاقة معرفة، وفي هذه الحالة يواجه الكائن ذاته حتى يعرفها، فيزدوج بين ذات وموضوع، وهنا أيضا فالاثنين على الحقيقة واحد فحسب. ويجوز القول ذاته على كل المعرفة الحقة التي تعنى بالضرورة تماهيا بين الذات والموضوع، ويمكن التعبير عنها بأن العارف هو المعروف بمدى وجود معرفة حقة. ويتضح الآن أن هذا المنظور يتصل مباشرة بما سبقه، إذ يمكن

\_\_\_\_

201 ويمكن اختزال كافة صور المبتدأ التي اعتبر فيها المناطقة إلى 'صفه atribute' ذلك أن العلاقة التي تعبر عنها أكثر جوهرية وأصولية من غيرها.

قول إن الموضوع المعروف صفة أى صيغة من الذات العارفة. ولو تأملنا الآن فى الإنسان الكامل الذى نمثل له بنقطة مبدئية لا تنقسم، فليست كل الكائنات فى الوجود إلا 'مشاركات' شاحبة له، ويجوز القول إنه قادر على استقطاب ذاته بين ذات وموضوع دون أن يؤثر ذلك على واحديته، وحينئذ يتخذ المبتدأ صورة 'الوجود موجود'، وهذا المنطوق هو ما يقول عنه المناطقة ' مبدأ الماهية'، ولكنه فى هذه الصورة يتعالى على نطاق المنطق، وليس إلا مبتدءًا أنطولوجيا مهما كان خبره فى مقامات مختلفة، ويمكن قول إنه يعبر عن علاقة الوجود كذات عارفة بالوجود كوضوع معروف أو صفة، وهذه العلاقة هى المعرفة ذاتها، كما أنها فى الوقت ذاته علاقة هُويَّة للمعرفة المطلقة التي تستحيل إلى تماه فعلى، ومن ثم تصبح المعرفة كلها مشاركة فيها بما يعنى التماهى بمدى فاعليتها. وينبغى أن نضيف إلى ذلك أن العلاقة تستقى حقيقتها من القطبين اللذين تربط بينهما فحسب، وحيث إن القطبين واحد تستقى حقيقتها من القطبين اللذين تربط بينهما فحسب، وحيث إن القطبين واحد على الحقيقة 202، وهو ما يمكن التعبير عنه بقول 'إن الوجود يعرف ذاته بذاته أداته أبذاته أداته أبذاته أداته أبذاته أداته أله المناصر الثلاثة وهى العارف والمعروف ذاته بذاته أبذاته أبذاته أله المناصر الثلاثة وهى العارف والمعروف ذاته بذاته أداته أبذاته أبذاته أله المناصر الثلاثة وهى العارف والمعروف ذاته بذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبؤ أله المناصر الثلاثة وهى العارف والمعروف ذاته بذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبذاته أبداته أبولوبيا ألمي ألم ألم ألمي ألمية أل

\_\_\_\_

202 راجع ما قيل عن ساتشيداناندا في 'الإنسان ومصيره...' باب 14.

وفجد في الجوانية الإسلامية صيغا على النهج ذاته مثل 'خلق الله العالم من ذاته بذاته' أو مثل 'أرسل رسالة من ذاته إلى ذاته'. وهذه الصيغ تكافئ الرسالة الربانية في 'كتاب الكون'، وهو المثال الأسمى للكتب المقدسة كافة، وهو 'الحروف العلوية' التي يتكون منها الكتاب هي كل المخلوقات كما نوهنا سابقا، وينجم عن ذلك 'علم الحرف' بأسمى معانيه، وهو المعرفة بكل شيء في المبدأ ذاته كجوهر خالد فيما يمكن أن يسمى بمعناه المتوسط، وهو علم نشأة الكون cosmogony، وأخيرا في معناه الأدنى وهو معرفة قوى الأسماء والأرقام بمدى ما تعبر عن طبيعة كل كائن، وهي معرفة ناشئة من واقع هذا التناظر، ونتيح العمل على مقام "سحرى" بوسائلها على الكائنات ذاتها.

وتتجلى القيمة التراثية لهذه الصيغة في التوراة اليهودية في سياق تجلى الله جل شأنه لموسى عليه السلام في العليقة المشتعلة 4204، وحين سأله موسى عن اسمه قال شأنه لموسى عليه السلام في العليقة المشتعلة 4204، وحين سأله موسى عن اسمه قال أنا الوجود الموجود 6205 وتترجم عادة إلى 'أنا الوجود كشرط مهيمن؟ ونضيف أنا الوجود الموجود 'مثان يقال عنه، فهو أول ما وُجِد، ثم إنه الوجود، وتشكل هذه التوكيدات اللازمة كامل نطاق الأنطولوجيا بالمعنى الصحيح للكلمة 207، والطريق الآخر لرؤية الصيغة ذاتها هو اشتراط وجود (Eheieh) ثم إن الثاني هو انعكاس للأول كصورة لتأمل الوجود لذاته، والثالث هو أداة الوصل asher التي نتوسط بين الأصل والصورة للتعبير عن تماهيهما التام، ويناظر ذلك ما قيل سلفا عن النقطة التي بدأت فريدة ثم ازدوجت بالاستقطاب الذي هو انعكاس كذلك، وأخيرا

<sup>204</sup> الخروج 3، 14·

وهنا يكون Ehieh اسمًا لا فعلا، ويتبدى ذلك فيما يلى من السياق حينما أوصى موسى أن يقول للشعب 'إن إهياه قد أرسله إليهم'، أما عن الضمير asher بمعنى 'مَنْ' فحين يقوم بدور أداة وصل يصبح له معنى 'الكينونة to be' في المبتدأ.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> وتتخذ بعض مدارس الجوانية الإسلامية 'العليقة المشتعلة' رمزا لتجل فردي بعد 'التحقق الأسمى'، وهي مشاكلة لحال 'النفس الحية جيفان موكمًا' في الهندوسية، راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 23، وكذلك تشاكل القلب المتوهج بنور الحضور الرباني الشكيناه في مركز الإنسان في اليهودية.

وقد أدَّت 'المناظرة الأنطولوجية' الشهيرة بين القديس آنسليم وديكارت إلى تواتر محاورات شي، والحق إنها قابلة للدحض في صورتها 'الجدلية' التي رُويَت بها، ولا منفعة فيها ككل الجدليات العقلانية، فبدلا من الحديث عن 'وجود الله' الذي ينطوى على خطأ في معنى كلمة 'وجود' كان يحسن قول 'الوجود موجود is 'Being وهو ما يبرهن على ذاته بذاته معتمدا على البصيرة الفطرية intellectul intuition وليس على العقل الجدلى. راجع 'مدخل عام...' جز، 2 باب 6.

بعلاقة المسافة التي تصل بينهما بواقع المواجهة 208.

\_\_\_\_

208 ومن نافلة القول أن الوجود المحض Eheieh فى العبرية يتطابق تماما مع إشفارا فى الهندوسية والذى يحتوى فى ذاته على ثالوث ساتشيداناندا.

#### الباب الثامن عشر

# الانتقال من متوازى المستطيلات إلى القطبي القطبي

وينبغى الآن أن نعود إلى التمثيل الفراغى الأخير لتواصل الصيغ، وهو بمثابة استبدال الإحداثيات القطبية بإحداثيات مستقيمة متعامدة فى التمثيل السابق للكون الأصغر. فكل تغير فى قطر االلولب يكافئ تغيرا فى المحور الذى يَعبر فى مركز الصيغ كافة، أى العمودى على اتجاه تنامى كل الصيغ، أما الاختلافات التى تجرى على الإحداث بالموازى للاتجاه الأخير فتستبدل بالأوضاع التى يحتلها نصف القطر بدورانه حول القطب المار بمركز السطح للإحداثيات الأصلية، وبتعبير آخر باختلاف زاوية الدوران التى تُقاسُ من موضع مُتَّخذً كأصل ثابت، وسيكون هذا الوضع المبدئي بداية اللولب الذى يبدأ من تماس نصف القطر العمودى على ذلك الوضع، وسوف يكون نصف القطر الذى يشتمل على كل التعديلات المتطرفة بين البداية والنهاية لكل الصيغ. إلا أن بداية تلك الصيغ ونهايتها نتناظر كما نتناظر بداية ونهاية كل تعديل بيني أو عنصر لصيغة له ما يناظره من عناصر فى الصيغ الأخرى جميعا، ونمثل للتعديلات المتناظرة بنقاط على نصف القطر ذاته الذى يبدأ من

القطب. ولو اتخذنا أصل نصف القطر هذا في قاعدة اللولب معيارا فسوف نحصل دائمًا على اللولب ذاته، ولكن الشكل كله سوف يدور بزاوية معينة. وحتى نمثل تواصلاً تامًا بين كل الصِيغ وتناظر كل عناصرها فلابد من تصور أن الشكل يحتل في الوقت نفسه كل الأوضاع المحتملة حول القطب، ونتداخل كل الأشكال بعضها ببعض حيث إن كلا منها ينطوى على كل نقاط السطح. والحق إن الشكل ذاته يحتل أوضاعا لامحدودة تناظر لامحدودية الزوايا التي تتمخض عن الدوران، وبافتراض أن هذه الزاوية تختلف حتى يعود نصف القطر إلى بدايته المفترضة بعد تمام دورة كاملة كي ينطبق على وضعه الأول.

وسوف نحصل بناءًا على ذلك الافتراض على صورة حركة نتسع بلا نهاية فى موجات متراكزة حول نقطة بدايتها فى مستوى أفقى مثل سطح سائل 209. وسوف يكون ذلك أفضل رمز هندسى ممكن لتكامل الكائن. ولو سعينا إلى اعتبارات أبعد فى النطاق الرياضى الذى لا يخص موضوعنا سوى من حيث رمزيته فحسب لرأينا أن تحقيق ذلك التكامل يناظر تكامل التفاضلات المختلفة التى تعبر عن علاقة التغيرات المتصلة لزاوية دوران نصف القطر، يختلفان كلاهما وأحدهما دالة على الآخر باستمرار، أى بكات لامتناهية الدقة. وسوف يتحدد الثابت التحكمى الآخر باستمرار، أى بكات لامتناهية الدقة. وسوف يتحدد الثابت التحكمى عمل على الآخر باستمرار، أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد، أى على الدوام بين على الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد، أى على الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد، أى على الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد، أى على الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد التحكم في المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الكم ذاته أن يتغير على الكم ذاته أن يتغير على الدوام بين 0 و مرد المحكم المحكم

\_\_\_\_\_

of theoretical free surface ويعنى السطح المقصود ما يسميه علم الطبيعة 'سطح نظرى حر theoretical free surface'، فسطح السائل الحر على الحقيقة لا يمتد بلانهاية ولا يحقق الأفقية تمام التحقيق.

كافة أوضاعها، ولو نظرنا إلى المواضع باعتبارها قادرة على التزامن فلابد من تقدير الثابت بين القيمتين<sup>210</sup>.

إلا أنه لابد من ملاحظة أن تلك التمثيلات الهندسية ناقصة على الدوام، وهو ما يجب أن تكون عليه الأمور في كافة أشكال التعبير الصورى، والواقع أننا مضطرون بشكل طبيعي لوضعها في فراغ محدود، والفراغ ليس إلا حالة خاصة من أحوال مرتبة واحدة من الوجود الكلي حتى لو نظرنا إليه في الامتداد الذي يستطيعه، والذي تخضع له عدة نطاقات في مرتبة وجودها، إضافة إلى الأحوال الأخرى من المقام ذاته بما يشاكل الكون الأصغر، ويناظر أحواله. ويرجع نقص التمثيل الهندسي الحتمى إلى أنه مغلق في حدود أضيق مما يحاول تمثيله 211. ومن ناحية أخرى يبقى في حدود ما يمكن أن يُستوعب في اللحظة الراهنة، أو حتى في حدود أكثر ضيقا من المتخيل الذي ينبثق من الحسى، وسوف يطرد النقص الكما حدود أكثر ضيقا من المتخيل الذي ينبثق من الحسى، وسوف يطرد النقص الكما السعت الحدود، وهو ما يربو إلى قول الكما زادت قوة اللانهائي التي تفرضه أي فسوف وهذا ما تعبر عنه التمثيلات الهندسية بإضافة بعد زائد كما أسلفنا، وعلى كل فسوف

وهذا يربو إلى كبت أحوال الزمن التي تهب حركة التجلى بالمواصفات المخصوصة التي تشكل الحركة. من متن الشيخ. التحرير.

ولذا لا يملك الأعلى أن يرمز إلى الأدنى بل العكس صحيح، ومن الواضح أن الرمز لو سعى إلى تحقيق غايته 'كدعامة' فلا يد أن يكون فى المتناول، وبالتالى أقل تعقيدا أو تمديدا مما يمثل له.

وفى الكمات المتناهية الصغر شيء يتناظر تماما بالمعنى العكسى مع القوى المطردة للأُس، أى في تناقص الكمات المتناهية الصغر. والكم في الحالين من مرتبة بعينها بمعنى طردى أو عكسى في الكميات الجامدة كما في الكمات اللانهائية الصغر، وليس هناك إذن انشقاق أصولي بين الكميات المعتادة كمتغيرات وبين الكميات المطردة أو الكمات المتناقصة.

نعالج هذه المسألة لاحقا.

## الباب التاسع عشر تمثيل التواصل بين أحوال الكائن

ويتعلق كل ما تناولناه حتى الآن بسطح أفقي واحد، أى حالً واحدً من أحوال الإنسان، ويلزم فى هذا التمثيل الجديد أن نصور التواصل بين كافة الأسطح الأفقية، والتي تعبر عن كثرة لامحدودة من كل الأحوال، ونحصل على التواصل هندسيا بطريقة مشاكلة، فبدلا من أن نفترض ثبات السطح فى الأبعاد الثلاثة للفراغ سوف نفترض أنها تغير موقعها بدرجة لا تلحظ 213 ويتحرك بالتوازى مع ذاته أى بالتعامد دوما على الإحداثى الرأسي، أى إنه يقابل كافة نقاط هذا الإحداثى بالتتابع، ويناظر الانتقال من نقطة إلى أخرى اكتمال دورة من دورات اللولب، وسوف تُقدَّرُ الحركة اللولبية متزامنة isochronous حتى نبسطُ التمثيل بقدر الإمكان ونعبر كذلك عن التساوى بين الصيغ المختلفة للكائن فى كل حال من أحواله من منظور الكون الكلى.

213 وهو افتراض تجعله الحركة يمتنع عن التحقق كما يمتنع رسم منحنيٌّ مغلق. من متن الشيخ، التحرير.

ويجوز مؤقتا اعتبار كل دورة محيطا على منوال ما فعلنا في تمثيل السطح الأفقى الثابت، ولكن لن يكون المحيط مغلقا هنا، فحين يصل نصف القطر الذي يصفه إلى وضعه الابتدائي بعد تمام دورته لن يكون على المستوى الأفقى ذاته 214، وسوف تقاس المسافة التي تفصل بين قطبيه أو بالحرى المنحني الذي نفترض أنه محيط لا بدلالة نصف القطر الذي يبدأ من القطب بل على مستقيم يوازي الإحداثي الرأسي 215، ولا ينتمي القطبان إلى السطح الأفقى ذاته، بل إلى سطحين متطابقين متتابعين على الجانبين الأعلى والأسفل للسطح الأفقى من منظور رحلته الوسيطة بين الوضعين لأنهما يحددا تنامى كل حال من أحوال الكائن بما يسبقه مباشرة في البنية التركيبية للكائن بكليته 216، ولو اعتبرنا أنصاف الأقطار التي تنطوي على قطبي صيغ كل الأحوال فسوف تنطبع على السطح الرأسي التي هي منه بمثابة مستقيمات أفقية، وهذا السطح الرأسي هو محلُّ كل نقاط الأقطاب المذكورة، والتي يمكن أن نسميها نقاط التحديد للأحوال المختلفة كما كانت من قبل في منظور آخر. كما أن المنحني الذي أسميناه محيطا هو دورة واحدة فقط من الارتفاع متناهي الدقة، أي المسافة بين السطحين الأفقيين اللذين يتقاطع معهما الإحداثالرأسي في نقطتين متتابعتين في اللولب الذي يدور حول اسطوانة مركزها الإحداثبالرأسي في تمثيلنا، ويتحدد هنا التناظر بين نقطتين متتابعتين بموجب وضعهما على محور الاسطوانة ذاته،

\_

<sup>214</sup> وهو ثابتُ تقديرًا لتوازيه مع اتجاه أحد أسطح الإحداثيات ويحتل موضعا محددا على الإحداثي العمودي على ذلك الاتجاه. من متن الشيخ، التحرير.

<sup>215</sup> ويُعبَّر عنه بحد مختلف، فالمنحني يظل مفتوحاً بالمعنى الرأسي لا بالمعنى الأفقى السابق.

<sup>216</sup> وهي تناظر تنامي الحال الذي يمثله ذلك المستوى. من متن الشيخ، التحرير.

أى إن النقاط التي تناظر بعضها بعضًا على الخط الرأسي ذاته في كثرة أحوال الكائن، وتبدو مندمجة حين ننظر إلى كلية الفراغ الثلاثي الأبعاد فنراها إسقاطا عموديا على قاعدة السطح الأفقى المذكور.

ويكفى لاكتمال التمثيل الفراغى أن نرى فى الآن ذاته هذه الحركة اللولبية حول الإحداثالرأسى لمنظومة اسطوانية نتكون من عدد لانهائى من الاسطوانات، ويختلف نصف القطر عن سابقه بمقدار لامتناهى الدقة، ومن ناحية أخرى نفترض أن الحركة اللولبية التى قصدناها تقع على سطح أفقى ثابت، ويتمخض اندماج الحركتين عن تحول السطح الأفقى لقاعدة الشكل إلى لولب أفقى مساوٍ لحاصل كثرة لامحدودة من المحيطات المتراكزة، وحتى نستطرد فى التشاكل بين التمثيلين الثنائى والثلاثى الأبعاد على الترتيب وكذلك نرمز بشكل أفضل إلى الاتصال الكامل المستمر بين كافة أحوال الكائن، فعلينا أن ننظر إلى اللولب من كل الاتجاهات التى يتخذها حول محور قطبه، وهكذا نحصل على عدد لانهائى من المنظومات الرأسية مثل سابقتها تدور حول المحور، وتتخلل بعضها بعضًا عندما نعتبرها متزامنة الوجود، فكلً منها ينطوى على مجمل النقاط التى تشكل الفراغ ثلاثى الأبعاد الذى يحتويها جميعا، ونقول هنا مرة أخرى إن هذا هو المنظومة ذاتها التى تناولناها فى مَعيَّة متزامنة لكل ونقول هنا مرة أخرى إن هذا هو المنظومة ذاتها التى تناولناها فى مَعيَّة متزامنة لكل المواضع التى يمكن أن تحتلها أثناء استكال دورة حول المركز الرأسي.

والحق إن التشاكل الذي بلغناه حتى الآن ليس كافيا تماما، ولكن نشير قبل أن نستطرد إلى أن كل ما قيل ينطبق على تمثيل 'الكون الأكبر'، وفي هذه الحالة ترتسم الدورات المتتابعة على المستوى الأفقى، وبدلا من تمثيل صيغ كثيرة لحال واحدة للكائن سوف تمثل الممالك المتعددة في الوجود الكلي، ويمثل التناظر الرأسي

مقامات الوجود لكل من الإمكانات المفترضة مع كافة المقامات الأخرى. أضف إلى ذلك أن ذلك الاتفاق concordance بين التمثيل الفراغى للكونين الأكبر والأصغر سيظل ساريا فيما يلى.

# الباب العشرون الكُونِيُّ الكُرُويُّ الكُرُويُّ

ولنعد الآن إلى المنظومة الرأسية المركبة التي وصفناها في الباب السابق، وسوف نرى أن الفراغ ثلاثي الأبعاد الذي يمتلئ بهذا التركيب ليس 'موحّد الخصائص isotropic حيال النقطة التي اتُخذَت مركزا، أي إنه نتيجة نثبيت اتجاه مفَضَّلٍ لإحداثي أحادي المنظومة هو الرأسي، ولذا كان الشكل لا يتجانس في كل الاتجاهات الأخرى من ذلك المركز، ثم إننا كنا نعتبر كافة المواضع بالتزامن على السطح الأفقى بتوحيد خصائصها حيال المركز، ولكي ينطبق ذلك على شكل الفراغ ثلاثي الأبعاد لابد من مراعاة أن كل خط أفقى يمر بالمركز يمكن أن يُتَخذَ إحداثيا للمنظومة مثل التي نعالجها، حتى إن أي اتجاه يمكن أن يكون بديلا عن الإحداثي الرأسي، وحيث إن أي سطح يمر بالإحداث بالرأسي يتعامد على أحد هذه المستقيمات فإن أي اتجاه يصلح للقيام بدور الاتجاه الأفقى أو الاتجاه الموازي لأي من الإحداثيات الثلاثة. والحق إن أي مستوى يمر بالمركز يمكن أن يصير أحد هذه الأسطح الثلاثة في عدد لانهائي من مزدوجات عمودية الإسقاط نتقاطع في المركز، وهي أنصاف أقطار عدد لانهائي من مزدوجات عمودية الإسقاط نتقاطع في المركز، وهي أنصاف أقطار

تنبع من المحور الذي يمثله اللولب، وكل من هذه المزدوجات يمكن أن يشكل أيا من الإحداثيين الآخرين لأحد هذه المنظومات. وكما أن كل نقطة هي مركز محتمل فكذلك المستقيم إحداثي محتمل، وحتى حين يكون المركز ثابتا فكل مستقيم يمر فيه يصبح إحداثيا محتملا من الإحداثيات الثلاثة، وعند اختيار إحداثي كمركز رئيسي لمنظومة يبقى قبل رسم الصليب ثلاثى الأبعاد أن نثبت الإحداثيين الآخرين عموديا عليه ويمرا بالمحور الرأسي، أي قبل أن يُقاس الفراغ بكامله في أبعاد ثلاثة.

ويمكن النظر إلى كل المنظومات التي تشاكل منظومتنا باعتبار معيتها في الزمن حيث إنها نتناظر كمحاور مركزية مع كل المستقيمات التي تمر بالمحور، والحقيقة إنها نتواجد معا في حال احتمال، كما أن ذلك لن يحجب الاختيار مرة أخرى لثلاثة إحداثيات متعامدة تقيس الفراغ بكامله. ومرة أخرى نقول إن كل المنظومات على الحقيقة منظومة واحدة يتخذ محورها كل الأوضاع الممكنة حول المركز، وتتخلل المنظومات بعضها بعضا للسبب المذكور، ألا وهو أن كلا منها تشتمل على جميع النقاط في الفراغ. ويمكن القول إن النقطة المبدئية مستقلة عن أية تحديدات تمثل الكائن ذاته، وتدفع إلى تحقيق هذا الفراغ المحتمل كإمكانية للتنامى بملئ الحجم بكامله الذي لا يتناهى مرفوعا إلى التكعيب عند التوسع الكامل في كل الاتجاهات. زد على ذلك أنه كلما ازداد التوسع كلما اكتمل التجانس، أما أقصى التميز فيتحقق فقط في الكلية القصوى 217 في نقطة المركز، فالاتزان النهائي يقوم بين

\_\_\_\_\_

<sup>217</sup> وننوه هنا إلى اتحاد المنظورين في 'التوحد في الكثرة والتكاثر في الوحدة' الذي أشرنا إليه سلفا في سياق تعاليم الجوانية الإسلامية.

الحدين المتنافضين لكل التسميات التي نتفاقم عن وجهات نظر قصرية.

وحين يُنظر إلى المنظومات جميعا على المنوال ذاته باعتبار وجودها المشترك فإن كل اتجاهات الفضاء تقوم بالدور ذاته، ويمكن اعتبار الإشعاع من المركز إلى الخارج بشكل كروى بسطح لا ينغلق مطلقا مثل المنحنيات التى ذكرناها سلفا، كا أن سطح اللولب من منظور كل أوضاعه المحتملة ليس إلا قطاعا للسطح يمر بالمركز. وقد ذكرنا أن تحقيق سطح بكاله قد قُدِر بحساب تكاملي بسيط، وحيث إننا نعتبر في الحجم لا في السطح فإن التعبير عن تحقق الفضاء بكاله يجرى بحساب مربع التكامل 218، ويتحدد الثابتين التحكيين اللذين يدخلا في الحساب باختيار إحداثيين، فيثبت الإحداثي الثالث بموجب تعامده على سطح الآخرين ولابد أن يمر بالمركز، ونلاحظ كذلك أن انتشار هذا الشكل الكروى spheroid ليس إلا اطرادا لانهائيا لحركة بندولية لاموجية undulatory، وهذين المصطلحين مترادفين تماما في نهاية المطاف، وليسا مقصورين على السطح الأفقي بل ينتشرا في الفضاء ثلاثي الأبعاد، والتي تشكل فيه نقطة بدء هذه الحركة مركزا. ولو كان هذا الفضاء يعتبر هندسيا، أي رمزا فراغيا لكلية الإمكان فهو رمز ناقص بالضرورة لمحدودية طبيعته، فإن التمثيل رمزا فراغيا لكلية الإمكان فهو رمز ناقص بالضرورة لمحدودية طبيعته، فإن التمثيل

<sup>218</sup> ويجب أن نتذكر نقطة مهمة رغم عجزنا عن تناولها حاليا هي أن المتكامل لا يمكن حسابه بحساب كل عناصره على التوالى، فلن يكتمل الحساب مطلقا على هذا المنوال، ولكن التكامل يتحقق بعملية تركيبية واحدة وإجراء تحليلي لأشكال الجمع الحسابي، والتي لا تقبل التطبيق بلامحدوية.

The Metaphysical Principles of the Infinitesimal وقد عالج الشيخ هذا الموضوع كاملا في كتابه ...Calculus, chap. 21&22. SP.

الذى وصلنا إليه فى النهاية للدفق الكونى الكروى الذى يتحقق به كل شيء هو ما يسميه تراث الشرق الأقصى 'طاو' بمعنى الطريق.

## الباب الواحد والعشرون تعيين عناصر تمثيل الكائن

وقد حملنا الباب السابق إلى أقصى حدود الفهم لكلية التمثيل الهندسي، أو بالحرى إلى أقصى حدود التخيل حيث إنه على الدوام فى مقام المحسوسات، وقد جرى ذلك تدريجيا بطرحه فى عدد من المراحل بعدم تحديد مطرد، أو على وجه الدقة مراحل سياق هذه الدراسة، واستجابة لما أسميناه 'قوى الأس المطردة لللامحدود the increasingly higher powers of the indefinite دون أن نخرج عن الفراغ ثلاثى الأبعاد. ويلزم عند الوصول إلى هذه النقطة أن نتراجع على الطريق ذاته لتعريف كافة عناصر الشكل وضعيا رغم أن الشكل بكامله افتراضي فحسب، وبدون ذلك التعريف لن يمكن نتبعها واقعيا. إلا أن ذلك التعريف الذي اعتبرناه مجرد إمكانية افتراضا سوف يكون الآن حقيقيا، وسوف نستطيع تفسير المعنى المنضبط لكل من العناصر التي تكوّن رمن الصليب.

وسنبدأ أولا باعتبار كائن واحد وليس مجمل الكائنات، وسوف نفترض أن الإحداثي الرأسي معطى ثابتا، ومن ثم السطح الذي يمر بذلك الإحداثي ويحتوى على أقصى نقاط الصيغ لكل حال من أحوال الكائن، وهكذا نرجع إلى المنظومة الرأسية التى تُعدُّ قاعدة لِلوَّلِ الأفقى فى موضع واحد فقط. وقد وصفنا هذه المنظومة فيما سلف، فاتجاه إحداثيات الأبعاد الثلاثة معطيات هنا، لكن الإحداثي الرأسي سوف يتحدد موضعه حيث إن أحد الإحداثيين الآخرين سوف يقع على السطح الرأسي المذكور، وسوف يتعامد الثانى عليه بشكل طبيعي، لكن السطح الأفقى الذي يحتوى على هذين المستقيمين لازال بلا تحديد، ولو كان علينا تحديد ذلك السطح فلا مناص من تحديد مركز الفراغ أولا، أي أصل منظومة الإحداثيات التي ينتسب لها هذا الفراغ حيث إن هذه النقطة هي تقاطع السطح الأفقى مع المحور الرأسي. وسوف تتحدد كافة العناصر بما يسمح لنا بتتبع الصليب الأفقى مع المحور الرأسي. وسوف تتحدد كافة العناصر بما يسمح لنا بتتبع الصليب ثلاثى الأبعاد الذي يقيس الامتداد الفراغي بجمله.

وعلينا أن نتذكر أننا لكى نؤسس المنظومة التى تمثل الكائن بمجمله كان علينا أن نرسم لولبا فى مسقط أفقى يقوم عليه لولب اسطوانى رأسى، ولو تفكرنا فى دورة واحدة من اللولب بمعزل عن اللولب وتجاهلنا الفارق المبدئى بين طرفيه لنظرنا إليه كدائرة مرسومة على سطح أفقى، وقل مثل ذلك عن كل دورة من دوراته، والتى ينطبق مركزها على مركز المستوى الرأسى، أى على تقاطع الإحداثى الرأسى، ويمكن اعتبارها إذن بالتقريب ذاته دورة تنتمى إلى اللولب الرأسى وإلى المستوى الأفقى فى آن واحد 219، ويتبع ذلك أن المنحنى الذى مثلنا له بدائرة ليس مغلقا ولا هو

\_\_\_\_

219 والمحيط هو ذاته الذي يحيط الشكل المعروف باسم 'يين يانج' في رمزية التراث الطاوي، وسوف نعالج هذا الموضوع فيما بعد. ويمثل هذا المحيط أية صيغة غير محددة من أية حالة غير محددة للكائن منظورا إليها على طول الإحداثي الرأسي، والذي سوف يسقط على السطح الأفقي كنقطة هي مركز المحيط، ولو كان النظر إليها من اتجاه أي من الإحداثيين الأفقيين فسوف تسقط على قَطْعٍ متماثل بالنسبة إلى المحور الرأسي لمستقيم أفقى يكون مع المحور الرأسي مسينا ثنائي الأبعاد، ويشكل هذا المستقيم الأفقى إسقاط السطح الذي يقع عليه المحيط المذكور على السطح الرأسي.

أما عن معنى المحيط والنقطة المركزية فإن النقطة هي أثر المحور الرأسي على المستوى الأفقى، ونشير إلى أن الرمزية العامة ترى المركز والمحيط كبداية ونهاية لأية صيغة من التجلي<sup>220</sup>. وهما يناظران ما يُعرف على المستوى الكونى 'بالجوهر الفاعل' و'الجوهر القابل'، وهما بوروشا و براكريتى فى المذهب الهندوسي، أو هما 'الوجود' بذاته و'الوجود' بإمكانياته، وتعبرا بشكل مخصوص عن أية صيغة من صيغ التجلى لهذين المبدئين المتكاملين للفاعلية والمنفعلية وعلاقتهما معا. ويبرر ذلك ما قلناه عن العلاقة بين الجوانب المختلفة لرمزية الصليب، فإن تمثيلنا الفراغى للسطح الأفتى الذى اتُخِذَ ثابتا aua رغم أنه قد يحتل أى موضع كان بمعلومية الاتجاه فحسب، وسوف يقوم بدور قابل حيال المحور الرأسي الفاعل، وهو ما يربو إلى أن حال الكائن المناظر سوف يصل تناميه المتكامل بنفوذ المبدأ الذى يمثله المحور <sup>221</sup>. وسوف يتضح

<sup>220</sup> وقد فسرت رمزية الأرقام هذا الشكل بالدورة الكاملة فى للنظام الرقمى العشرى. 221 ولو نحن اعتبرنا فى الصليب ثنائى الأبعاد الذى يتشكل بالإسقاط على سطح رأسي لرأينا أن

| ذلك بشكل أجلى فيما يلي، ولكن كان من المهم أن ننوه إلى ذلك هنا والآن. |
|----------------------------------------------------------------------|
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
| ······································                               |

الصليب يعبر حقا عن توحد مبدئا الفاعلية والقابلية.

الباب الثانى والعشرون الرمز الطاوى يين يانج التساوى الميتافيزيقى للحياة والموت

ولنعد إلى تعينات التمثيل الشكلي الذي نعالجه، فهناك أمرين فحسب جديرين بالاعتبار، وهما المحور الرأسي والسطح الأفقى للإحداثيات، ونعلم أن السطح الأفقى يمثل حالا واحدا من أحوال الكائن، وتناظر كل صيغة منها دورة من دورات اللولب الذي أدمجنا طرفيها ليصبح محيط دائرة، إلا أن نهاية الدورة لا تقع على المستوى الذي بدأت منه بل على سطحين مجاورين له من أسفله وأعلاه، فذلك المنتوى عنصر من اللولب الذي نتباعد دوراته بمقدار لامتناهى الدقة على سطح الاسطوانة، وبناءًا على ذلك لابد أننا نستطيع التفكير في تنامى الفردية رغم أننا نعيش ونعمل ونفكر في العرضيات 222 على سطح مستوى. والحق إنه يتصف بكل نعيش ونعمل ونفكر في العرضيات على سطح مستوى. والحق إنه يتصف بكل

<sup>222</sup> وكلاهما يتعلق بصيغة واحدة، أو حتى بالفردية المتكاملة بمعزل عن الكائن حينما نعتبر فى حال واحد، فلا بد أن يكون التمثيل على سطح مستو. ولكى نتجنب سوء الفهم لنتذكر أن مصطلح 'تنامى 'evolution' لا يعنى إلا نمو مجموعة من الإمكانات.

صفات الكائن، ولا يختلف على السطح إلا من وجهة نظر مطلقة 223، وهكذا تصير مرتبة وجودنا حقيقة واقعيه، فالدائرة circulus vital تمثل دورة الفرد الإنساني حقا 224.

وينتمى يين يانج إلى رمزية تراث الشرق الأقصى ويصور 'دائرة المصير الفردى'، وهو دائرة واقعيا للأسباب المذكورة تمثل الفرد أو تناميا لحال بعينه 225 على بعدين فحسب حتى يشارك في الاسطوانة الدورية الكلية، وحيث إنها لا سُمْكَ لها فهي تُجعكُ شفيفة. أى كما لو كانت قبل وبعد الشكل الذي تنطبع عليه في لحظتها 226 ويتبدى من خلالها، ولكن يجب ألا ننسى أن أننا لو أخذنا الرمز بما هو لوجدنا أنه يمثل نتابع التعديلات الفردية 227، فهي عنصر من اللولب يتحتم أن يبدو عليه أي تعديل فردى في فراغ ثلاثي الأبعاد 228، وليس هناك إلا مرحلة إنسانية

223 أي عندما ننظر إلى الكائن الكائن بجملته.

Matgioi, La Voie Metaphysique, Paris: Les Editions Traditionnelles, 1936, p128.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> والحق إن مفهوم الأجناس species ليس مبدءًا متعاليا على الأفراد التي تُكَوِّنه، ولا يتجاوز مقام الوجود الفردى بل ينتمى إليه، ولذا يوضع على مستوى الوجود الكلى، ويقال إن المشاركة فى الجنس لا بد أن تتحذ اتجاها أفقيا، وربما واتى الحال لأن نقوم بدرا سة للأجناس.

وترجع هذه التناميات إلى تواتر أحوال أخرى تنقسم حيال الحال الإنساني. ولابد من تذكر أنه لا وجود 'لقبلية' و لا 'بعدية' من الناحية الميتافيزيقية إلا بمعنى و صل منطقى عرضى فحسب لا يملك أن يستبعد تزامن كل شيء في 'الحاضر السرمدي'.

وذلك بمدى تناظر أحدها بالآخر في نتابع منطقى في حالات الكائن المختلفة، والتي لابد أن تُرى في تزامنها حتى يمكن مضاهاة قممها.

وهو عنصر من عناصر الدوامة الكروية الكونية التى وصفناها سلفا، ودائمًا ما يوجد تناظر أو تناسب الكل وأجزائه دون إمكان و جود معيار مشترك بينه و بين كل من عنا صرها متناهية الدقة.

واحدة لا عودة إليها بجرد تمام الالمائة وهي موازية للإحداثي الرأسي، كما أنها قائمة على أحد الدقة على محيط الاسطوانة، وهي موازية للإحداثي الرأسي، كما أنها قائمة على أحد الإحداثيين الآخرين، ولا تنتمي النقطتين المذكورتين على الحقيقة إلى الفردية ولا حتى إلى حال الكائن الذي يمثله السطح الأفقى الذي نتناوله، فلا يملك الفرد أن أن يدخل إلى يين يانج ثم يخرج منها بإرادته، فهما نقطتان ينتميان إلى اللولب الذي يرتسم على سطح الاسطوانة ويخضع لجاذبية إرادة السماء. والحق إن الإنسان ليس مخيرا في مولده ومماته، فلا هو يملك أن يحتيار لحظة ميلاده ولا أن يرفضها، أما لحظة ثماته فلا يملك أن يهرب منها بأي طريق كان، ولا مناص له من الخضوع في الحالين لشروطهما، فالميلاد يطلقه بلا حول إلى دائرة الوجود التي لم يطلبها ولم يخترها، ويسحبه الموت منها بلا حول ليلقي به ما قدرته إرادة السماء دون أن يخترها، ويسحبه الموت منها بلا حول ليلقي به ما قدرته إرادة السماء دون أن الحدثان الرئيسيان اللذان يلخصا تناميه الخاص نحو اللانهائي الالاده ومماته، أي الحدثان الرئيسيان اللذان يلخصا تناميه الخاص نحو اللانهائي المتساويتان تماما الموح عن المورات بينهما متساويتان تماماء حتى ظاهرتا الميلاد والموت بما هما بمعزل عن الدورات بينهما متساويتان تماماء حتى

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> راجع ..(matgioi, op. cit., pp 131-132 (note)، ويدحض هذا المنظور أية إمكانية للتناسخ reincarnation، ويمكن النظر إليها بمنظور التمثيل الهندسي باعتبار المستقيم الذي يقبل سطحا في نقطة واحدة فحسب، وينطبق ذلك خاصة على الإحداثي الرأسي الذي يسرى في كل الأسطح الأفقية.

<sup>230</sup> ذلك أن الفرد ليس إلا كائنا عرضيا لا يحمل فى ذاته سببا كافيا لوجوده، ولذا يبدو سياق حياته كما لو كان 'دورة الضرورة' من منظور لا يعتد بالتغيرات على المحور الرأسي.

<sup>231</sup> راجع Matgioi, op. cit, PP132-133 لكن الإنسان حربين مولده ومماته فى السعى إلى توجيه أعماله كافة فى خضم 'دورة الحياة virculus vital للجنس والفرد، حيث لا نتبدى للأفهام 'مشيئة السماء'.

<sup>.</sup>Ibid., PP138-139 (note) <sup>232</sup>

يمكن القول إنهما ظاهرة واحدة من منظورين متعاكسين في آن تَمثُل بينهما، ويظهر ذلك في تمثيلنا الفراغى في اتصال نهاية كل دورة ببداية التي تليها، وحيث إننا نلجأ إلى استخدام كلمتي 'موت وميلاد' بمعناهما المقبول إلا أن كلاهما يعني الانتقال من دورة إلى التي تليها أيا كان نطاق هذه الدورة من العوالم أو الأفراد. وتصاحب أحدهما الأخرى وتكملها، وحدث الميلاد الإنساني نتيجة مباشرة لموت عن حال سابق، ولا مجال لأن توجد أحدهما دون الأخرى، وحيث إن الوقت لا يتمثل هنا يمكن توكيد أن هناك تماهيا ميتافيزيقيا بين القيمة الكامنة لظاهرة الموت والقيمة الكامنة لظاهرة الميلاد، أما عن القيمة النسبية بموجب تقارب النتائج، فالموت في نهاية دورة بعينها أعلى من نقطة المولد منها بمقدار جذب 'مشيئة السماء' لهذه الدورة، وهي مرمى منحني لولب التنامى 233.

233 المرجع السابق ص 137. راجع أيضا 'الإنسان ومصيره...' باب 8 و 17.

## الباب الثالث والعشرون مغزى المحور الرأسي ومشيئة السماء

وبناءًا على ما تقدم من أن خطوة اللولب هي مقياس 'الجذب الرباني'، فهي عنصر تعيين حدود أية دورة فردية تروغ من نطاق الفردية بما هي<sup>234</sup>، ويمثل نفوذ 'مشيئة السماء' في التنامي الفردي ارتفاعا للَّولب يوازي المحور الرأسي، وهو ما يعني تزامن الأحوال المتعددة، والتي تشكل دورات أفقية متكاملة للوجود، إذ إن ذلك النفوذ المتعالى لا يفصح عن ذاته في حال واحدة بمعزل عن الأحوال الأخرى.

فالمحور الرأسي يمثل الموضع الميتافيزقي لشيئة السماء التي تنفذ من مركز كافة الأسطح الأفقية، أي من قبة الميزان التي حققتها تلك الحال، أي نقطة الاتساق الكامل بين كافة العناصر التي أسهمت في تحقيق حال الكائن، وقد بينًا سلفا أن ذلك ما يمكن أن نفهمه من اصطلاح للوسط الثابت تشينج يونج ، ويمكن اعتباره انعكاسا لأعمال السماء في كل حال من أحوال الكائن بالاتزان الذي يصور

Matgioi, La Vote Metaphysique, p95. 234

الوحدة المبدئية في العالم المتجلى، والتي لا تعمل بذاتها ولا تتجلى، إلا أنه يجب إدراك إنها قادرة على العمل والتجلى دون أن نتأثر بأى شكل كان، وأعمال السماء قادرة على كل الأعمال وكل التجليات لأنها متعالية عليها جميعا، ويمكن القول إن المحور الرأسي في التمثيل الفراغي للكائن يرمز إلى 'الطريق الشخصي، 235 الذي يؤدي إلى الكال، وهو أحد تعينات المحور الرأسي 'للطريق الكلي بسنودج الشكل الكروى المفتوح، والذي نتج عن تعيين اتجاه واحد في الفراغ هو المحور الرأسي .

وقد تحدثنا فيما سلف عن مسألة الكمال ونضيف إليها شرحا مختصرا نراه ضروريا، فين يرد الاصطلاح على هذا المنوال لابد أن يُتخذ بمعنى كلي مطلق، إلا أن التفكر فيه في حالنا الفردى الراهن يجعل منه لغزًا غير أنه مفهوم في الصيغة التخصيصية 'ب الكمال الفاعل تشيين' بمعنى إمكان الإرادة في حال الكمال، وبالطبع كذلك كلية القدرة، والتي تتماهى مع ما يسمى أعمال السماء'. وحتى يمكن الحديث عنها بشكل مفهوم لابد أن تنتقل إلى النطاق المحسوس، فاللغة تعبير في النطاق المحسوس شأنها شأن كل التعبيرات الظاهرية، وتسمى عندئذ 'بالكمال القابل القابل تشوان' بمعنى إمكان أن يصير الفعل دافعا وغاية، و شيين قادر على التجلى و تشوان هو غاية ذلك التجلى، أضف إلى ذلك أنه بمجرد قول 'كمال فاعل' أو 'كمال قابل' فإننا

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> وينبغى تذُكُّرُ أن 'الشخصية' فى الميتافيزيقا هى المبدأ المتعالى الدائم للكائن، فى حين أن 'الفردية' لا تعدو تجليا عابرا عرضيا لها.

<sup>236</sup> ويلقى ذلك ضوءا على العلاقة بين 'الطريق the Way' و 'الفضيلة the Te'.

لا نعنى 'الكال' مطلقا حيث إن بهما تمايزًا وتعينًا ومن ثم تحديدًا. ويجوز القول عن شيين إنه ملكة الفعل أو بالحرى 'نفوذ الفعل' الذى يناظر 'السماء تيين'، والقول عن تشوان أنه ملكة التشكيل التي تناظر الأرض تي، وهنا نجد في الكال تشاكلا في القدرة على كل فعل وكلُّ تجلٍ أيًا كان نظرا لأنه فيما وراء الأعمال والتجليات كافة دون أن يتأثر بها بأية صورة كانت. ولذا أمكن القول إن المحور الرأسي في التمثيل الفراغي للكائن هو 'طريق الخلاص الشخصي'<sup>237</sup>، وهو ما يؤدي إلى الكال، فهو أحد تعينات 'الطريق الكلي لالكال التعين بتحديد اتجاه واحد في الفراغ بشكل كروى مفتوح غير محدد. وقد تشكل ذلك التعين بتحديد اتجاه واحد في الفراغ هو المحور الرأسي هو المحور الرأسي و المحور الرأسي المحور المحور الرأسي المحور المحور

وقد عبرنا سلفًا على موضوع 'الكال'، ويلزم أن نضيف إليه تفسيرا موجزا، فينما نستخدم الاصطلاح لابد أن يوضع في سياق من الشمول والمطلقية من حيث المبدأ، ولكن حتى نستطيع أن نتفكر فيه ونجعله مفهوما ونحن في وضعنا الراهن من الحال الفردي فلا مناص من أن نضعه في صيغة ' الكال الفعال تشيين الراهن من الحال الفردي فلا مناص من أن نضعه في صيغة ' الكال الفعال تشيين الراهن من الحال الفردي أو هي إمكانية الإرادة في تحقيق الكال، وبالتالي تحقيق كلية القدرة، وهو ما يُصطَلَحُ عليه 'بأعمال السماء Activity of Heaven'، أما لكي نتحدث عنه بشكل مفهوم فلابد من صياغته في كلمات، وليست اللغة إلا تعبيرا ظاهريا

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> ويجوز قول إن 'الشخصية' هي المبدأ المتعالى للكائن في حين أن 'الفردية' ليست إلا عَرَضًا عابرًا لها.

<sup>238</sup> وهو ما يلقى بضوء جديد على مفهوم 'الطريق' و'الفضيلة'.

محسوسا شأنها شأن كافة أنواع التعبير، ولذا تعين علينا أن نصوغه في مصطلح الكال القابل تشووان Passive Perfection، وهي ما يُصطَلَح عليه بإمكانية الفعل كدافع وغاية، فالكال الفاعل إذن هو قدرة الإرادة على تحقيق ذلك التجلى، أما وقد قلنا كالا فاعلا أو قابلا فلسنا نتحدث عن الكال المطلق بما هو مطلق حيث وُجدَت فيه تمايزات وتحديدات نتج عنها التمايز والتحديد. ونكرر مرة أخرى أن تشيين يمكن أن تعنى ملكة الفعل، والأقرب إلى الصواب أن تعنى القدرة على الفعل، والأورب إلى الصواب أن تعنى القدرة على الفعل، والتي تناظر السماء تيين وأن تشووان تعنى ملكة التشكيل، والتي تناظر الأرض تي، وهنا نجد ما يناظر الكال في مقامه الكلى حينما نميز بين الجوهر الفاعل تي، وهنا نجد ما يناظر الكال في مقامه الكلى حينما نميز بين الجوهر الفاعل كلاً من الشيين و القابل فلابد من ملاحظة أنهما موجودان في منظورنا نحن من كلاً من الميتافيزيقية، كما أن الوجود الواحد Being بما هو لا يُستقطب بين قطبين باسم الجوهر الفاعل و الجوهر القابل اللهم فيما يتعلق بنا نحن وبالمدى الذي نلتزم فيه بمنظور تجليات الوجود الكلى، وهو منها بمثابة المبدأ والأصل الذي ننتمي إليه.

ولنعد إلى التمثيل الفراغى الذى كنا بصدده، فنرى أن المحور الرأسى يتحدد كتعبير عن 'مشيئة السماء' فى سياق حياة الكائن، ويحدد فى الآن ذاته اتجاها المستويين الأفقيين، واللذان يمثلان مُخْتَلَفُ الأحوال، كما يمثلان التناظر بين الرأسى

<sup>239</sup> راجع أيضا 'الإنسان ومصيره...' باب 4، عن تمثيل فو هسى لمبدأ السماء بثلاثة خطوط أفقية مستمرة، ولمبدأ الأرض بثلاثة خطوط أفقية مقطوعة، وقد بينا سلفا أن الخط المستمر هو يانج، أو المبدأ الفاعل، وأن الخط المقطوع هو بين، أو المبدأ القابل.

منها والأفقى، ويضع بذلك نظام بنية التراتب. ونتعين النقاط التى تحدُّ هذه التناظرات بالمستوى الرأسى الذى ينطوى عليها فى أحد الإحداثيات الأفقية المتعامدة عليه، وترسم بذلك الصليب ثنائى الأبعاد، ومركزه هو الوسط الثابت، ويبقى لدينا مجهول واحد هو موضع المستوى الأفقى الذى سوف يشكل السطح الثالث بين الإحداثيات الثلاثة، فهذه الأسطح تناظر حالا بعينه من أحوال الكائن، وسوف يؤدى تحديدها إلى رسم الصليب الرمزى ثلاثى الأبعاد، أى إنه سوف يحقق التعبير الكلى عن الكائن.

ويبقى لدينا نقطة واحدة يجدر تأملها قبل أن نسترسل ألا وهى أن المسافة الرأسية بين طرفا أية دورة كانت هى مسافة ثابتة. ويتمخض ذلك عن أن 'قوى الجذب الربانية' تعمل على الدوام بالمقدار ذاته، والحق إن ذلك راجع إلى لانهائيتها، ويعبر عنها قانون 'الاتساق الكلى' الذى يتطلب تفسيره هذه المقولة الرياضية عن تساوى الاختلافات كافة. إلا أن من الصحيح كذلك من واقع المظاهر أنها لن تكون بالمقدار ذاته لو أن المرء قد اتخذ وجهة نظر مخصوصة واعتبر بمسار دورة واحدة فحسب رغب فى تكراره على كل ما كان غيره من مسارات ودورات، ويلزم والحال هكذا أن نجد قيمة ارتفاع خطوة اللولب للحال المخصوص الذى وضع الكائن فيه ذاته، ونسلم بأن من المكن أن يضع المرء ذاته فى ذلك الموضع واقعيا، إلا أن ذلك يخرج عن حدود الميتافيزيقا البحتة، 'ولكنه لا يعلم قيمة هذا العنصر الفراغى، ذلك أنه حاليا ليس واعيا بالأحوال الدورية التى مرق فيها، ولا يستطيع

بالتالى قياس البعد الجوهرى الميتافيزيقى الذى يفصل بين الحال الراهن وبين الحال المرغوب الذى تركه سلفا 240، وليس بيده إذن أية وسائل لقياس مشيئة السماء، ولا يملك فى حاله الراهن إلا إدراكها بالتشاكل والمشابهة بقانون الاتساق الكلى، ولو كان واعيا بالأحوال الدورية التى مرق فيها، فسيمكنه أن يصل إلى القيمة الميتافيزيقية المطلوبة 241، أى قياس قدرة الدفع إلى التعالى. فلا يوصف أم بالاستحالة بموجب الفهم التام، بل لأنه ليس فى نطاق القدرات الإنسانية الراهنة 242. ونلاحظ فى سياقنا كما هى عادتنا أنه لو كان التناظر بين أشكال التراث كافة قائم فيما قيل فإن مغزى المحور الرأسى تفسير ميتافيزيقى لآية الإنجيل التى تقول إن الكلمة كما هى مشيئة السماء فى الفعل من منظورنا هى الطريق والحق والحياة 243. ولو عدنا إلى هنيهة مضت إلى التمثيل الشكلى الأصلى اللكون الأصغر، وأحد الماشية الثلاثة فإن الطريق في الحور الرأسي لدى الكائن المقصود، وأحد

Matgioi, op. cit, ppi37-i38 (note). 240

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> وتبرر الميتافيزيقا استخدام مصطلح 'القيمة' الكمى فى الرمزية الرياضية، لكنه يجب أن يؤخَّدُ على سبيل التشبيه أو الاستعارة فحسب، وقل مثل ذلك عن مصطلح 'القدرة' وكافة الكلمات التى نثير معانِ مشاكلة فى نطاق العالم المحسوس.

المرجع السابق ص 96، وقد استدعى سياق الملحوظة الأخيرة تعديلا لفظيا دون تعديل المعنى حتى ينطبق على الكون الكلى، 'فالإنسان لا يملك تعديل حياته بموجب أن القوانين التي تحكم الموت والحياة والقدرة على التعديل أبعد من مطاله، فماذا يمكن أن يعلم إذن عن القوانين التي تحكم التحولات الكونية العظمى؟ واجع كتاب تشوانج تسو، باب 25. وتقول بورانات التراث الهندوسي بانعدام القاسم المشترك بين ما راح من الدورات العظمى كالبا وبين ما يأتي منها، وأنها نتعلق بمقامات أخرى من الوجود الكلي.

ونقول كى نجتنب احتمال سوء التفسير إن ما نتناوله هنا يقتصر على نطاق الميتافيزيقا فحسب، وليس منظورا دينيا بحال، ويشاكل ما بين المنظورين ما بين فكرة 'الحقيقة' جوانيا وميتافيزيقيا وبين فكرة 'الشريعة' اجتماعيا وبرانيا.

إحداثيبه الأفقيين هو الحق والثاني هو الحياة وفي حين يتعلق الطريق الإنسان الكامل حين يتماهي مع الذات يتماهي المفكر Intellectual Man مع الحياة ويتماهي الجسداني مع الحياة وغم أن المصطلح الأخير قابل للإبدال المجلداني مع الحياة وغم أن المصطلح الأخير قابل للإبدال المجلداني مع الحياة وغم أن المصطلح الأخير قابل للإبدال المرتبة ذاتها من الحالين الأخيرين اللذان ينتميان إلى الحال المخصوصة المذكورة وأي المرتبة ذاتها من الوجود الكلي، أما الأول فلابد من أن يتمثل هنا بصفته فردية متكاملة لا تعدو الأخيرتين صيغة من صيغها. وسوف يمثل الحياة المحور الموازي للاتجاه الذي اتخذ منه الفرد طريقا لتطوره، وسوف يمثل الحياة المحور الذي يصل بين كافة صيغ الكائن بالانتقال فيها جميعا في اتجاه يتعامد عليها، ورغم أن هذا المحور أفقي فإنه يُعتبر رأسيًا بشكل نسبي بالنسبة إلى الآخر كما قيل سلفًا. ويفترض ذلك رسم الصليب ثلاثي الأبعاد الذي يتعلق بحال الفرد الإنساني الأرضي، وقد كنا نتعقب الحياة والحق من أجله، ويصور هذا الرسم أعمال الكلمة في تحقيق الكائن الكلي وتماهيه مع الإنسان الكامل.

ويصف التراث اليهودي تلك الجوانب الثلاثة للإنسان بمصطلحات 'آدم وشيث وأَنُوشُ' على الترتيب، ويقتصر الآخرين منها فحسب على 'عالم الإنسان' بالمعنى المنضبط.

# الباب الرابع والعشرون السماوي ومستوى انعكاسه

لو اعتبرنا المستويات الأفقية المنطبعة على بعضها مشاكلة لكافة أحوال الوجود فيمكن القول إن المحور الرأسي هو الذي يصلها جميعا سواء أوصفناها كلاً على حدة أم ككلٍ واحد، ويرمز إلى ما تسميه أشكال من التراث 'شعاعًا سماويًا' أو 'إلهيًا'. وهو المبدأ الذي أسماه الهندوس بودهي و ماهات 245 'التي يتكون منها العنصر اللامتجلي في الإنسان، والتي ترشده في أطوار الوجود ومراحله 246. والدورة الكونية التي تمثلها أطروحتنا الفراغية ككل 'والتي تشكل فيه الإنسانية عند الفرد مجرد مرحلة واحدة لها مراحلها التي تجتازها 247 مستقلة عن الإنسانيات كافة في كل المستويات التي تشكل كل أحوال الوجود، والتي هي منها بمثابة القيمة المجهولة كل المستويات التي تشكل كل أحوال الوجود، والتي هي منها بمثابة القيمة المجهولة

واجع 'الإنسان ومصيره...' باب 7 وكذلك باب 20 عن رمزية 'الشعاع السماوي سوشومنا'.

<sup>.</sup> Simon and Theophanes, Les Enseignements secrets de la Gnose, pio. <sup>246</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> وكلمة 'الحركة' هنا استعارة فحسب، إذ إن الدورة الكلية للكون مستقلة عن شرائط الزمن والمكان أيا كانت.

التي هي 'الإنسان الكامل'<sup>248</sup>، وتستقى من الهوية الجوهرية في ' الشعاع السماوي' باتجاه أصلها وكمالها الذي يتماهى مع بدايته، وتدفعه قوى سماوية مُتَّسِقة إلى التعالى'<sup>249</sup>.

وهي ذاتها 'قوى الجذب الرباني' التي جاء ذكرها في الباب السابق.

ومن اللازم الإصرار على أن 'حركة' كل دورة كونية مستقلة عن أية إرادة كانت سواء أكانت فردية أم جماعية، فهى جميعا تعمل فى نطاقها دون أن تبرح شرائط وجودها التي يخضع لها ذلك النطاق.

ولا يملك الإنسان بما هو أن يتخلص من شيء أعز وأكرم من مصيره الإنساني، ولكنه لازال حرا في اختيار الطريق الفردي أو يُخْضِع ذاته بما يخرج عن نطاق المستوى العرضي الذي وضع فيه ويجرب فيه ملكاته. ومن العبث افتراض أنه قادر على تعديل المسار الأزلى للدورة الكونية ناهيك عن تعطيلها 250.

أضف إلى ذلك أن الامتداد اللانهائي لإمكانات الفرد في إطار كليته لا يغير شيئا من ذلك، إذ إن ذلك لن يعتقه من حزمة الروابط التي يتميز بها حال الوجود الذي ينتمى إليه، والتي ليس هو فيها إلا فردا 251.

<sup>248</sup> وهذه 'القيمة المجهولة' عدد صحيح حتما.

<sup>249</sup> المرجع السابق ص 50.

<sup>250</sup> المرجع السابق ص 50.

<sup>251</sup> ويصدق ذلك بشكل ملحوظ عن 'الخلود' بمعناه الغربی، وهو مفهوم باعتباره استطالة لحال الفرد فی 'دوام' أو لانهائية زمنية. راجع 'الإنسان ومصيره…' باب 18.

وينفذ 'الشعاع السماوي' في كل أحوال الكائن، ويوقّعُ النقطة المركزية على كل منها بموضعه على المستوى الأفقى المناظر، وهو محل كافة النقاط المركزية في الوسط الثابت'، إلا أن فعل الشعاع لا يؤثر إلا إذا انعكس في شكل ذبذبة تنتشر وتتردد أصداؤها في جُمَّاءِ الكائن فتنير فوضاه الكونية والإنسانية، ونقول 'الكونية أو الإنسانية بدلالة أنها يمكن أن تنطبق على الكون الأكبر والكون الأصغر كليهما، أما مكونات 'الكون الأصغر' فليست إلا فوضى 'بلا شكل ولا فراغ'252، في حين أنه لا يوجد إلا الغموض الفوضوى حتى لحظة الاستنارة التي تفصح عن التركيب المُتَّسق في الحركة من القدرة إلى الفعل. 253 وتناظر الاستنارة ذاتها تمام المناظرة التحول في الجونات الثلاث من واحدة إلى الأخرى بمرجعية متون الفيدا، ولو اعتبرنا في هاتين المرحلتين الوسيطتين لوجدنا أن الأولى قد نتجت بتأثير حالات الكائن الدنيا وقد طفت فعليا على سطح الانعكاس، في حين أن الثانية تضفي على الترددات المنعكسة زخمًا إلى أعلى ينقلها إلى مجمل بنية الأحوال العلوية للكائن، وتقع نقطة صدور التردد في مركز السطح العاكس وهو موضع اختراق 'الشعاع السماوي' في تركيب أحوال الكائن، أي إن المستوى الأفقى من الإحداثيين يشاكل السطح العاكس في التمثيل الفراغي، والواقع أن مركزه هو مركز الكائن بكليته. أما 'الشعاع

وهذه هى الترجمة الحرفية لما عُرِفَ فى العبرية باسم thohu va-bohu التى ورد تعريفها فى كتاب Fabre d'Olivet

The Hebraic Tongue Restored: And the True Meaning of the Hebrew Words

Re-established and Proved by their Radical Analysis) [New York: G. P. Putnam's

Sons1921]) explains by 'contingent potency of being in a potency of being.'

<sup>253</sup> راجع سفر التكوين <sub>1:2-3</sub>

السماوی' فهو المحور الرأسی من الصلیب ثلاثی الأبعاد، ویقوم ذراعاه الأفقیین بدور 'الکمال القابل' نسبة إلی 'الکمال الفاعل'، أو بدور 'الجوهر القابل' نسبة إلی علاقة المجوهر الفاعل'، أو بدور 'براکریتی' نسبة إلی 'بوروشا'. وهی ترمن كذلك إلی علاقة 'الأرض' 'بالسماء'، وتتماهی مع 'سطح الماء' <sup>254</sup>، ویمکن أن یوصف أیضا كسطح فاصل بین 'الماء الأعلی' و'الماء الأدنی' <sup>255</sup>، أی الفوضی المزدوجة التی تشتمل علی الفردی وما فوق الفردی، وعلی المتجلی واللامتجلی، أی كل مصفوفة العناصر التی تشکّل 'الإنسان الكامل'. وتعمل

'الروح الكلى آتما' على بعث 'الشعاع السماوى' الذى ينعكس على 'المياه'، وينطوى على نطفة شرارة ربانية روحية لامخلوقة، وهى فى الكون المحتمل بمثابة ' بيضة العالم براهماندا'، وهى وصف براهما غير الأسمى أبارابراهما، والذى يطلق عليه المذهب الهندوسي اسم 'الجنين الذهبي هيرانيا جاربها' 256، ونجد نوعا من 'الواحدية المشتتة' فى نور هذه الشرارة فى كل كائن بما هو لو جاز التعبير، وهو على الحقيقة تعبير غير منضبط لو التُّخِذَ حرفيًا، فالواحدية الصرف لا تنقسم ولا أجزاء لها، وتنمو هذه 'الواحدية المشتة' حتى تتماهى مع الواحدية الكلية التى تناظرها من حيث هذه 'الواحدية المشتة' عتوى عليها كما تحتوى الشرارة على النار 257، وسوف تشع من المدرة، حيث إنها تحتوى عليها كما تحتوى الشرارة على النار 257، وسوف تشع من المركز إلى كل الاتجاهات، وسوف تحقق فى انتشارها كافة إمكانات الكائن. ومبدأ

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 5.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> سفر التكوين <sub>7-1:6</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> المرجع السابق <sub>باب 13</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> المرجع السابق باب <sup>5</sup>

الجوهر الربانى الذى يَبْطُنُ فى مظهر الكائن المتجلى لا يتأثر بأى عوارض، وليست المجوهر الربانى الذى شغور التجلى، وترمز إليه الهندوسية باسم آجنى <sup>258</sup>، والذى يتجلى فى مركز الصليب المعقوف، وهو على بعدين كما رأينا سلفا، ويُولِّدُ فى دورانه دورات متنامية تنطوى على كافة عناصر الدورة الكونية. ويبقى المركز ساكما فى هذه الحركة الدورانية، وهو صورة للصمدية المبدئية التى تدفع 'عجلة الوجود'، وتنطوى على 'القانون دهارما' بالمعنى السنسكريتي، <sup>259</sup> أى تجلى 'المشيئة السماوية' للدورة التى تناظر المستوى الأفقى الذى تدور فيه الحركة، ويُقاسُ كما ذكرنا سلفًا بخطوة لولب التنامى على المحور الرأسى لو كما نحتكم على الملكة لذلك القياس <sup>260</sup>.

258 ويوصف آجنى بأنه 'مبدأ النار' مثل الشعاع الذى وُلِدَ منه، والنار هى 'العنصر الفاعل' نسبة إلى الماء 'كعنصر قابل'، وهو فى مركز الصليب المعقوف، وهو كذلك 'الحَمَّلُ آنجوس' عند منبع الأنهار الأربعة فى الرمزية المسيحية، المرجع السابق باب 3. و 'Isotorism of Dante' باب 4. و 'ملك العالم' باب 9.

راجع مدخل عام إلى فهم النظريات التراثية '، الجزء الثالث باب 5، و'الإنسان ومصيره…' باب 4، وعن العلاقة بين دهارما ومعنى ' العماد دهروفا'، وكلاهما اشتقاق من جذر 'د ه ر و' الذى يعبر جوهريا عن المعنى ذاته وعن فكرة الثبات، راجع 'ملك العالم' باب 2.

وحينما نقول 'المبدأ' في سياق التجلى فإنه لم يعد يعنى 'الوجود الواحد' الأولاني الذي كان في البدء، ولكنه يعنى 'الوجود' كمعيار كلى لتنامى الكون. ويستحيل فهم 'طبيعة المبدأ' أو طبيعة الوجود الذي 'طبيعة الوجود' تمام الفهم، ولكننا قد نفهم ونعبر بصيغتنا الفردية عن إنه الوجود الذي يقوم كمحور رأسي في الكائنات كافة، ونقول فقط إنه 'العماد'، أي محور التنامى الكلى'، راجع 'كتاب تشوانج تسو' باب 25. ولذا كان الطاو هو 'أم الكائنات التي لا تحصى' المرجع السبق باب 1. وهو 'الواحدية العظمى تاي إي' على وجه التقريب التي تكمن رمزيا في النجم القطبي، 'ولو كان من الضروري أن نسميه رغم أنه لا اسم له فسيكون اسمه 'الأحدية العظمى'... فالكائنات التي لا تحصى تنبثق عنها ونة عدّا واليين واليانج، وقد كان في الماسونية الغربية القديمة هو خيط الشاغول كصورة للمحور الرأسي، وقد تعلق من نقطة ترمن إلى القطب الرباني، وهو كذلك 'قبّة الميزان' التي تحدثت عنها الأديان، راجع 'ملك العالم' باب 10. ويفصح ذلك في القبالة اليهودية عن معنى كلمة 'آين' 'باللافعل وو واي' في تراث شرق آسيا.

ويُرمَنُ إلى ذلك التحقق بتفتح زهرة على سطح 'المياه'. ويتخذ تراث الشرق الأقصى رمز زهرة اللوتس بينما يتخذ التراث الغربى رمز الوردة أو الزنبقة 261، ولكننا لن ندخل فى أية تفاصيل عن هذه الرمزية فقد تختلف أو نتعدَّل باختلاف التلاؤمات فى الثراث، وهى بطبيعتها قابلة للاختلاف إلى حدِّ ما، إلا أنها جميعا تنبثق من المبدأ ذاته، وباعتبار الأمور الثانوية التى عادة ما تقوم على الأعداد 262. وهو وعلى كلٍ فإن التفتح المقصود يمكن أن يبدو أول الأمر فى السطح المركزى، وهو سطح انعكاس 'الشعاع السماوى' كمعاملٍ لتكامل حال الكائن، ولكنه سيمتد كذلك إلى خارج حدود مستوى كلية الكائن، ويتبع التنامى اللانهائى المحتمل له فى كافة الاتجاهات من الحلزون الكروى الذى وصفناه سلفاً

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> راجع 'ملك العالم' باب 2 عن العلاقة بين الزهرة الرمزية وعجلة العالم كرمزيتين للعالم المتجلي.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> وقد ذكرنا فيما تقدم أن عدد برامق العجلة الرمزية يختلف من حال إلى آخر، وقل مثل ذلك عن بتلات الزهرات الرمزية، والأغلب أن نتكون زهرة اللوتس الرمزية من ثمانى بتلات، في حين نجد الزهور الرمزية في الغرب تتراوح بين خمسة بتلات ترمز إلى الكون الأكبر وستة بتلات ترمز إلى الكون الأصغر.

The Esoterism of Dante, chap. 8. عن الدور الذي يقوم به 'الشعاع السماوي' في تحقق الكائن والانتقال إلى مقامات أعلى.

#### الباب الخامس والعشرون

### الشجرة والثعبان

لو عدنا الآن إلى رمز الثعبان الملتف على شجرة وهو موضوع عالجناه بكلمات قلائل في سياقنا فسوف نلاحظ أن هذا الشكل مناظر تماما للولب الذي ارتسم حول الاسطوانة التي مركزها المحور الرأسي في التمثيل الشكلي الذي ندرسه، وحيث إن الشجرة ترمز إلى محور العالم كما قلنا فإن الثعبان سوف يرمز إلى سلسلة من دورات التجلي الكوني<sup>264</sup>، وهذا هو السبب في تقاطع الأحوال المختلفة تسميه بعض الأديان هجرة الكائن في جسد ثعبان<sup>265</sup>. وحيث يمكن أن يُنظر إلى التقاطع من ناحيتين متقابلتين إما إلى أعلى نحو الأحوال العليا وإما إلى أسفل نحو الأحوال

<sup>264</sup> كما تقوم العلاقة ذاتها فى رمز الثعبان الذى يلقم ذيله أوروبوروس ouroboros، والذى يشاكل العلاقة بين دائرة اللولب الكامل ودائرة اليين يانج، والتى يُعتبر كل من لولبيها سطحا منفردا، ويمثل أورو بوروس لانهائية دورة منعزلة عن تلك اللانهائية، فالحال الإنسانى يفترض هذا الجانب من الدوام.

وقد وجدت هذه الرمزية في بستيس صوفيا Sophia حيث ينقسم فيها الثعبان إلى الأبراج الإثنى عشرة وتقسيماتها الثانوية، وهو ما يعيدنا مرة أخرى إلى أوروبوروس، فلا يصح في هذه الأحوال إلا اعتبار دورة وجود واحدة بصيغها المختلفة، وتصبح هجرة الكائن مقصورة على امتدادات حال الفرد.

<sup>\*</sup>ويقترب معنى Pistis فى اللاتينية من 'اللقمة' وكذلك 'الطاحون'، ويصلح كليهما رمزا من وجهتى نظر مختلقتين لطريقتين للنظر. المترجم.

الدنيا فإن أحد طرفى رمن الثعبان طبيب والآخر خبيث 266. ولا يلتف الثعبان على شجرة فحسب بل يلتف على 'محور العالم'<sup>267</sup>، ويلتف كذلك على الجبل فى التراث الهندوسي فى رمزية 'خلط البحر'<sup>268</sup>، ويظهر فيها الثعبان أتلانتا أو شيشا ليمثل لانهائية الوجود الكلى، ويلتف على 'الجبل القطبي ميم'. ويتجاذبه الديفات و الأسورات من جهتين متضادتين، ويناظرا المقامين الأعلى والأدنى من الإنسان، أي الجانبان الطيب والخبيث منه بحسب منظوري الديفات أو الأسورات على تناظر ونكرر مرة أخرى أننا لو فسرنا المعنى الأخير 'بالخير' و'الشر' فسوف نحصل على تناظر

وأحيانا ما يزدوج الرمز حتى يناظر الوجهين، فنجد رمزا لثعبانين يلتفان حول محور في اتجاهين متعاكسين في صولجان هيرميس كادوسيوس، ونجد له نظيرا تاما في الصولجان البراهماني براهمادندا في الهند حيث تزدوج الخطوط التي تمثل التناظر في اتجاهين متعاكسين لدوران الصليب المعقوف، ولهذه الرمزية تطبيقات شتى لا نملك الدخول فيها حاليا، ولكن من أهمها التطبيق الذي يتناول التيارات اللطيفة في الكائن الإنساني. راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 20، كما أن الذشاكل بين الكون الأصغر والكون الأكبر صالح من وجهة الذظر المخصوصة ذاتها.

<sup>267</sup> مثل السرَّة وبعض أشكال رمز 'بيضة العالم Omphalos' راجع 'ملك العالم' باب و. وقد لفتنا النظر فيما تقدم إلى العلاقة بين رموز الشجرة والحجر والبيضة والثعبان.

268 ونجد هذه الرمزية في رامايانا.

ويمكن أن يرتبط هذا الجانب بالمعنى المزدوج لكلمة 'أسورا' التى قد تعنى بوقفتها 'مانح الحياة asu-ra 'أو قد تعنى 'المعتم asu-ra')، ويناقض الأسورات الديفات في المعنى الثانى فحسب، إلى ميترا و فارونا، ولابد من الاحتياط فى تناول هذا المعنى المزدوج حتى نحل التناقض المحتمل، ولو طبقنا رمزية التتابع الزمنى على تسلسل الدورات لأمكننا اكتشاف سبب أولوية الأسورات على الديفات، ومن العجب على أهون تقدير أن نجد أن الرمزية اليهودية فى سفر التكوين قد تناولت خلق الذبات قبل خلق الأفلاك الربانية أو 'الأنوار'، وقد يرتبط المعنى بهذه الأولوية، والحق إن التراث الهندوسي يرى أن النبات ينبثق عن طبيعة الأسورات، أى الأحوال الأدنى للإنسان، بينما كانت الأفلاك الربانية ترمز إلى طبيعة الديفات، أى الأحوال الأعلى للإنسان، ونضيف إلى ذلك أن تنامى 'المبدأ النباتى' فى جنة الديفات، أى الأحوال الأعلى للإنسان، ونضيف إلى ذلك أن تنامى 'المبدأ النباتى' فى جنة الديفات، أى الأحوال الأعلى للإنسان، ونضيف المن نطبق الرمزية ذاتها.

بين الجانبين المتناقضين 'لشجرة المعرفة' والرموز المشاكلة التي عرضنا لها فيما تقدم 270.

ولازال هناك جانب عام ً آخر لرمزية الثعبان، وليست خبيثة بموجب حضور المكافئ الطيب لها، 'فالخير' و'الشر' شأنهما شأن طرفا أية ازدواجية من حيث يُدرَكُ أحدهما بدلالة الآخر، إلا أنها توحى بالخشية نظرا لأنها تشاكل ارتباط الكائن بدورات تجلٍ لا تُحصى 271، وهذا الجانب ينتمى مثلا إلى الثعبان أو التنين الذى يكافؤه فى هذه الحالة كارس على رموز بعينها عن الخلود كى يمنع الاقتراب منها. وهكذا نجدها فى الثعبان الذى يلتف على شجرة التفاح الذهبي فى حدائق هيسبيريدس، وشجرة الخوخ فى غابة كولخيس حيث عُلِقَت الجزة الذهبية. وهاتين الشجرتين بعيدتين عن اشجرة الحياة حتى إنهما تصلحان رمزا المحور العالم 272.

وعلى الكائن أن يحقق ذاته بالكلية حتى يفلت من ذلك التسلسل الدورى وأن

ونجد فى الرمزية الزمنية تشاكلا مع وجهى يانوس من حيث ينظر أحدهما نحو المستقبل والآخر نحو الماضى. وقد نتناول الاتصال العميق بين مختلف رمزيات التراث فى دراسة أخرى ببعض التفصيل مما لا يصلح لسياقنا الحالى.

وهى الفكرة البوذية عن 'دورات الوجود اللانهائية سامسارا' التى يتعين على الكائن التحرر منها حتى يصل إلى نيرفانا، والتعلق بعالم الكثرة والتعدد، وهو كذلك 'الإغراء' فى الإنجيل الذى يسوق الكائن بعيدا عن المحور الأصلى للوحدانية ليضلَّ عن الوصول إلى ثمار 'شجرة الحياة'، وهذا فى الواقع هو كيفية تعرَّض الكائن للتغيرات الدورية، أى الميلاد والموت.

ولا بد أن نذكر من منظور مقارب لما تقدم الأساطير الرمزية التي يمثل فيها الثعبان أو التنين حارسا لكنوز خفية، وقد كان التنين مرتبطا برموز في غاية الآهمية مثل الحجر الأسود و'النار تحت الأرضية'، راجع 'ملك العالم' بابا و 7، وهذا واحد من نقاط شتى نذكرها عبورا في سياقنا، وقد نتاح لنا الفرصة لمعالجتها بتفصيل أوسع، راجع 'هيمنة الكم ...' باب

ينتقل من المحيط إلى المركز، أي إلى النقطة التي يمر فيها المحور الرأسي في سطح الحال في اللحظة الراهنة، ولو تحقق تكامل هذه الحال أولا لتبعه الاكتمال، بدءًا من مستواه الأفقى كقاعدة في اتجاه أعلى المحور الرأسي. ولابد من مراعاة الاتصال بين كافة الأحوال المنظورة في مسار الدورة كما أشرنا سلفا، ويعني الانتقال إلى المركز انقطاعا عن تنامى الكائن يمكن مضاهاته بما تسميه الرمزية الرياضية الوصول إلى الحدُّ في مصفوفات لامحدودة. ويُعدُّ الحد ُ كمَّا معلومًا لا يمكن الوصول إليه في سياق التغيرات حتى لو تابعنا الحساب بشكل لانهائي، حيث إن 'الحد' ليس خاضعا للتحولات، ولا ينتمي إلى المصفوفات المذكورة، وعلى المرء أن يخرج منها قبل أن يصل إليه 273. وكذلك يلزم الخروج من المصفوفات اللامحدودة للأحوال المتجلية وتقلباتها حتى نصل إلى 'الوسط الثابت'، وهو النقطة الثابتة الصمدية التي تحكم الحركة دون أن تشارك فيها، تماما مثل المصفوفات الرياضية المتنوعة التي رُزَت َبَت بحسب حدودها بحيث يكون لها قانون، إلا أنها تظل خارج ذلك القانون. ولا يمكن أن يحدث التحقق الميتافيزيقي 'على مراحل' بأكثر مما يمكن الوصول إلى الحدّ أو التكامل الذي يُعدُّ حالة خاصة، ولكنها أشبه بالتركيب الذي لا يمكن أن يسبقه أي تحليل كان، والذي تتهاوي أمامه كل التحليلات ولا حول لها ولا لنتائجها.

وينطوى المذهب الإسلامى على نقطة مهمة ثتعلق بما سلف، 'فالصراط المستقيم' الذى ذُكِرَ فى فاتحة الكتاب هو المحور الرأسى فى اتجاهه إلى أعلى، 'فالاستقامة' هى فى الآن ذاته 'الاتجاه' الرأسى الذى يتماهى مع الفضيلة تى عند لاو

. The Metaphysical Principles of the Infinitismal Calculus . باب 24

تسو، ولابد أن تقوم في الاتجاه الرأسي الذي يشير إليه فعل 'قام'، فيصبح هو معنى الآية الأخيرة من الفاتحة سُراط الذين أنْعَمْتَ عَلَيْهِم غَيْ رِ المُغْضُوبِ عليهم ولا الضاليْن، والذين أنعمت عليهم 274 هم الذين يتلقون 'أعمال السماء' بشكل مباشر، والذين أنعمت عليهم حتى التحقق الكامل حيثما وجد الاتفاق مع المشيئة الكلية. فحتى 'الغضب' الذي يقابل 'اللطف' لابد أن يتخذ موضوعه على المحور الرأسي بحيث ينصب على الأحوال الأدنى في الاتجاه العكسي 275، وهو طريق جهنمي يناقض الطريق 'السماوي'، وأخيرا فإن 'الضالين' بالمعنى الاشتقاقي هم الذين طواهم عالم الكثرة ولا يفتأون ضالون في تلافيف دورات الوجود التي يشاكلها الثعبان الذي يلتف على ساق 'شجرة الوسط' 276.

ونذكر مرة أخرى في هذا السياق أن معنى 'الإسلام' هو 'التسليم للمشيئة الربانية' 277. ولذا قيل في بعض تعاليم الجوانية إن كل كل الكائنات 'مسلمة' حيث

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> وهذه 'النعمة' هي نزول القطر الذي تضعه القبالة العبرية في اتصال مباشر مع 'شجرة الحياة'. راجع 'ملك العالم' <sub>باب 3</sub>.

ويمثل الهبوط المباشر للكائن على المحور الرأسى 'سقوط الملائكة'، فعندما ينخرط الكائن الإنسانى في الهبوط لا بد أن يناظر ذ لك حالة خاصة تسمى 'ولى الشيطان'، على عكس 'ولى الرحمن'.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> وتناظر الأنماط الثلاثة 'للمنعمين' و'المغضوب عليهم' و'الضالين' الجونات الهندوسية 'ساتفا' و'تاماس' و'راجاس' على الترتيب تمام المناظرة، وقد ذهب بعض المفسرين البرانيين للقرآن إلى أن 'المغضوب عليهم' هم اليهود وأن 'الضالين' هم المسيحيون، إلا أن ذلك تفسير ضيق قابل للنقض حتى من منظور البرانية ذاته، ولا يفسره شيء من 'الحقيقه'. أما عن موضوع الأنماط الثلاثة فنشير إلى أن 'المصطفى' صفة تطلق على الرسول عليه الصلاة والسلام، وهو في مصطلح الجوانية 'الإنسان الكامل'.

راجع 'ملك العالم' <sub>باب 6</sub>، حيث عالجنا القرابة الوثيقة بين الذين يطلبون 'العدل' والذين يطلبون 'السلام'.

لم يوجد من يستطيع الإفلات من المشيئة، وكل منهم إذن قد احتل الموضع المقدر له في الكون الكلى. وينطوى تقسيم الكائنات بين 'مؤمنين' و'كفار' على واقع أن المؤمنين طائعين للنظام الكلى بإرادتهم، بينما كان الكفار يطيعون قانونا يخالف إرادتهم 278 وإرادة غيرهم من الكائنات التي تحيا في جهل بسيط نقى. و'المؤمنون' بين هذه الأنماط الثلاثة هم من يتبعون 'الصراط المستقيم' حيث يجدون 'السلام' باتساقهم مع 'المشيئة الكلية' مما يجعل منهم أداة للإرادة الربانية.

\_\_\_\_

278 ولا ينطبق هذا التمييز على الإنسان وحده، فالتراث الإسلامي يصف به 'الجن' كذلك، والحق إنه ينطبق على الكائنات كافة.

# الباب السادس والعشرون الكائن الكلى والفردية

ويلزمنا الآن أن نتطرَّقُ إلى مسألة بالغة الأهمية، ألا وهي الفكرة التراثية عن الكائن كما طرحناها في هذا الكتاب، والتي تختلف بالضرورة من حيث مبدأها عن كافة الأفكار الإنسانية والمركزية الجغرافية في العقلية الغربية التي تراها عصية على الفهم. ويجوز القول إنها تختلف عنها جذريا، ولن يكون انتهاكا للغة أن تستخدم هذه الكلمة التي تترى كثيرا بل ستكون تعبيرا أكثر دقة يناسب المفهوم الذي انتهجناه، فالميتافيزيقا الصرف لا تسمح بالفكرانية الإنسانية 279، ولو هي وردت في تعبير ميتافيزيقي فلن تكون إلا مظهرا عارضا فحسب، والحق إنه يتحتم استخدامه أحيانا حيث لابد منه في سياق اللغة الإنسانية. وسوف يكون الخطأ الواضح ناتجا من جرًّاء عدم الكمال الكامن في كل أشكال التعبير نظرا لمحدوديتها، ولا يُسمح بهذا التداخل إلا على سبيل الاحتمال أو هو تنازل عرضي أمام ضعف الإنسان في فهم ما يعلو على نطاق فرديته، وحتى قبل أن يحدث أي تعبير "صوري، تتجلي عدم كفاءته في عجزه عن تناول 'اللاصوري'، فأية فكرة تستدعى فكرا كثيفا لابد لها من

279 راجع 'مُدخَل عام إلى فهم النظريات التراثية' الجزء الثاني باب 7.

تبنّى شكلا إنسانيا، وهو المفكر ذاته، ويجوز القول عن حالة شانكاراشاريا المذهلة إن الفكر يفيض في الإنسان فيضان المعدن المصهور في قالب السبّاك، فإن كثافة الفكر 280 يجعله يحتلُ الإنسان بكامله مثلما يحتل الماء الإناء حتى حافته، ثم إنه يتخذ شكل الحاوى الذي يحتويه ويحدُّه، أي إنه قد صار على شاكلة الإنسان شكل الحاوى الذي يحتويه ويحدُّه، أي إنه قد صار على شاكلة الإنسان المحددة القصرية لوجوده، والحق إنه لا يملك الفرد منه إفلاتا في الأحوال المحددة القصرية لوجوده، والحق إنه لا يملك الإفلات مطلقا إلا أن عليه أن يسعى إلى ذلك كي يتحرر من التحديد والقصر، فالتحرر الكامل من تلك الشروط لن يوجد إلا فيما فوق الفرد، أي في الوجود اللاصوري الذي تحقق في سياق كدح الكائن بكُليّة.

وبعد هذه المقولة التي قيلت احتياطا لسوء الفهم المحتمل نجد من الواضح أنه ليس هناك معيار مشترك بين 'الذات 'Self من ناحية وبين أى تعديل فردى من ناحية أخرى، ولا بينها وبين تكامل حال أو آخر. 'فالذات' هي مجمل الكائن، وتكتمل على أبعاد الصليب الثلاثة، ومن ثم نتوحد مع 'وحدتها' الأولانية، وتتحقق في براح الامتداد التي ليس المكان منها إلا رمزا. ولا يُعتبر أى تعديل فردى إنساني إلا عنصرا متناهي الصغر في ذلك الامتداد، وحتى تكامل حالٍ بعينه الذي نمثل له بسطح مستوى أو على الأقل بما يمكن أن يكون سطحا بالتحديدات التي ذكرناها

<sup>280</sup> ولا يصح فهم 'الكثافة' كميًّا فى هذا السياق، ثم إن الفكر ليس خاضعا لشروط المكان فتستحيل 'موضعته' بأى شكل كان، بل هو فى نطاق الوجود 'اللطيف' وليس فى مرتبة الجسدانية الكثيفة.

سلفا لازال يعنى كما متناهى الصغر من الفضاء ثلاثى الأبعاد، ويرجع ذلك إلى أن التمثيل الشكلى يقوم فى الفراغ، أى بين مصفوفة كل أحوال وجود الكائن، ونعتبر أن السطح الأفقى يتحرك على المحور الرأسى بمقدار متناهى الصغر، ومن الثابت أن هناك انقطاع الشكلى على محدوديته يتضمن عناصرا متناهية الصغر، ومن الثابت أن هناك انقطاع مبدئى مطلق بين المصطلحين موضوع الحديث، ولا يعتمد على أية مواضعات تعسفية، فاختيار وحدات قياس نسبية لابد أن تكون قياسات كيفية معتادة. وحينما نتناول الكائن بكليته يُؤخَذُ اللانهائى كرمن بالمدى المسموح به فى الرمن إليه، ولكن ذلك لا يؤدى إلى خلط الأمرين، وهو غالبا ما يحدث بين الرياضيين و ولكن ذلك لا يؤدى إلى خلط الأمرين، وهو غالبا ما يحدث بين الرياضيين و الفلاسفة الغربيين، ورغم أننا نستطيع تناول غير المحدود كصورة للانهائية فلا نملك أن نطبق عقلنتنا على اللانهائى بخلطه بغير المحدود، فإن الرمزية تسقط ولا تقوم 282.

ومن المعلوم أنه بدءًا من الخط الذي يشكل الدرجة الأولى من الامتداد اللامحدود فإن التكامل الواحد يناظر حساب سطح، وأن التكامل المزدوج يناظر حساب جمم. وإذًا فلو كان التكامل الأول لازم للانتقال من الخط إلى السطح، وهو ما يَرْمُنُ إليه إحداثيا الصليب ثنائى الأبعاد اللذان يصفان الدائرة اللامحددة، أو هو اللولب الأفقى في الآن ذاته من كل الجوانب الممكنة، ويلزم التكامل الثاني

<sup>281</sup> ومسألة التمايز الأصولى بين 'الذات' و'الأنا'، أي بين الكائن الكلى وفرديته، والتي أوجزناها في بداية هذا الكتاب، وقد عالجناها بتوسع في كتاب 'الإنسان ومصيره...' باب 2.

Matgioi, La Voie Metaphysique, P99. 282

للانتقال من السطح إلى الحجم، والتي يصف فيها الصليب ثلاثى الأبعاد الكرة اللامحددة بتفرُّع أذرعه في كل اتجاهات الفراغ أينما كان موضعها، وهي ناتجة عن حركة ترددية، أو بكلمات أخرى الحجم اللامتحدد المفتوح من كل الجهات الذي يرمز إلى دوامة 'الطريق' الكلية.

## الباب السابع والعشرون الحائن الخال الفردى في الكائن

ويتضح مما تقدم عن مسألة 'الإنسانية 'مركيب الكائن حتى لو نظرنا الإنسانية لا يمكن أن تحتل موضعا متميزا واستثنائيا في تركيب الكائن حتى لو نظرنا إليها ككلٍ متكامل ولم نقتصر على الصيغة الجسدانية فحسب، فهى تحتل موضعا شأنها شأن غيرها من الأحوال ولها الحقوق ذاتها لا أكثر ولا أقل بموجب قانون الاتساق الذي يحكم العلاقة بين كافة دورات الوجود الكلية، ويتحدد هذا الموضع بالأحوال المخصوصة التي تسم الحال المذكور وتحدد نطاقه، ولو كنا عاجزون في الوقت الراهن عن معرفة كُنْهِ فإن ذلك راجع إلى أننا أفراد إنسانيين لا نملك الخروج عن هذه الأحوال حتى نقارنها بغيرها من الأحوال التي تنأى عن مطالنا، ولكن يكفينا في حدود فرديتنا أن نعى أن هذا الموضع هو ما يجب أن يكون عليه، ويث إن كل شيء لابد وأن يكون في موضعه كعنصر من مجمل النظام، كما أن

الانتقال من حال إلى حال يجرى منطقيا وتلقائيا ببساطة تناهز الانتقال من وضع إلى آخر بموجب قانون الاتساق ذاته الذى نوهنا عنه فيما تقدم 283، دون انقطاع من المنظور الحالى عن الاتصال في الكون الكلى.

وعلينا أن يتحفظ فيما تعلق بالتواصل، والذي لن ترضى به السببية الكونية التي يتطلب أن يكون كل شيء مرتبطً بغيره دوما بلا انقطاع، والسبب كما أشرنا سلفا أن هناك لحظة في سياق تنامى الكائن من وجه غير منظور الدورات بالطبع، وهذه اللحظة فريدة في بابها، فهى اللحظة التي يعمل فيها 'الشعاع السماوي' على سطح عاكس لينتج ترددات تناظر النور المقدَّر Fiat Lux الذي يشع على فوضى كافة احتمالات التنامى. وبعد هذه اللحظة يحل النظام في موضع الفوضى، ويحل النور في موضع الظلام، ويحل العمل محل العجز، ويحل الواقع محل الافتراض. وعندما تبلغ أثار الترددات مبلغها الكامل في الارتفاع والأصداء نهاية حدود الكائن فإنه سيعرف اتساعه الكلى دون أن يتحتم عليه الانتقال من دورة إلى أخرى، إذ إن سعته تشتمل على كل شيء في مُعيَّة تامة لتركيب مفهومي 'لامتمايز'. وهذا هو 'التحول' بالمعنى الصحيح من حال الكائن 'المعدل' بالفردية إلى الحال 'غير المعدل' دون أية أحوال عضوصة تصف مراتب الوجود المتجلى، ويقول الحكيم شي بينج وين 'إن التعديلات هي 'الآلية' التي تستعيد الكائنات كافة إلى الوجود الكلى، "كه.

\_\_\_

Matgioi, La Voie Metaphysique, pp 96-97- <sup>283</sup>

<sup>284</sup> المرجع السابق ص 76، وحتى ينضبط معنى التعبير فلا بد من استبدال صيغة 'الآلية' بصيغة ' العملية'، والتي أخذها Matgioi لسوء الحظ عن ترجمة Philastre لكتاب التحولات Ching.

ويعنى ذلك 'الانتقال' المرور من نطاق الشكل بالمعنى الاشتقاقى، وهو ما يتم به تحقق 'الإنسان الكامل' ما يناظر فى اللغة السنسكريتية 'الخلاص موكمًا أو موكشا'، وقد تناولناه تفصيلا فى موضع آخر 285، وهو ما يتطلب قبل أى شيء آخر تحديد سطح انعكاس 'الشعاع السماوى' حتى يناظر الحال التي سوف تعتبر الحال المركزية للكائن. ومن حيث المبدأ قد يكون أى حال كان حيث إن جميع الأحوال سواءً من منظور اللانهائى، ويعنى اعتبار أن الحال الإنسانى لا يختلف عن غيره أن كل الأحوال قابلة لآن تكون حالا مركزيا، ويمكن إذ أن يتحقق 'الانتقال' على أساس من أى حال إنسانى وأى صيغة ممكنة فى حدود الوجود الجسدانى على الأرض، من أى حال إنسانى وأى صيغة ممكنة فى حدود الوجود الجسدانى على الأرض، أى إن 'الخلاص' يمكن أن يتحقق فى الحياة، وهو جيفان موكتى فى السنسكريتية 286. ولا يمنع ذلك من أن تعنى أن الكائن الذى يحققها فى حياته قد تحرر من شرائط الوجود وصيغ الأحوال.

أما عن العمليات الفعلية للتنامى التى تسمح للكائن أن يصل إلى تلك اللحظة القصيرة بعد المرور بمراحل أولية بعينها فلا ننتوى أن نتحدث عنها هنا، فمن الواضح أن حتى الوصف المختصر لن يتمكن من تناول عمل كهذا، ولذا تعين علينا أن نبقى فى المجال النظرى فحسب. فكل ما سعينا إليه هو بيان كنه الإمكانات الإنسانية التى يحتكم عليها الكائن فى كل حال من أحواله، فلا فرق بين أحواله وأى أحوال أخرى من منظور اللانهائي.

\_\_\_\_\_

<sup>285</sup> 'الإنسان ومصيره...' باب 17.

<sup>286</sup> المرجع ذاته باب 18.

### الباب الثامن والعشرون الثالوث الأعظم

لو أننا أضفنا الاعتبارات الأخيرة إلى ما قيل فى بداية الكتاب لأدركنا أن الفكرة التراثية عن 'الإنسان الكامل' رغم اسمها لا شأن لها بكل ما كان 'إنسانيا الفكرة التراثية عن 'الإنسان الكامل' رغم اسمها لا شأن لها بكل ما كان 'إنسانيا أن كل ما هو إنساني مناهض للميتافيزيقا، ولابد أن يستبعدها بما هي، ويبقي أن نبين بأى معنى وتحت أى شروط يمكن أن نسمح بشيء من 'الإنسانيات' بشكل مشروع 287.

فالإنسان يقوم في المنظور الكونى بدور 'مركزى' في مرتبة الوجود الذي يعيش فيه، ونظرا لهذه المرتبة وحدها ولكن ليس الوجود الكلى الذي تتجاور فيه هذه المرتبة مع عدد غير محدود مما يشاكلها، فلا شيء يضفي عليها أية مكانة خاصة، ولا مجال للتساؤل في هذا الصدد عن وجود 'الإنسانية' إلا بمعنى محدود، ولكنه كافٍ لتبرير الانتقال التشاكلي لفكرة الإنسان، وهو ما تولَّد عنه اصطلاح 'الإنسان الكامل 'Universal Man'.

وقد بينًّا من منظور آخر أن كل فرد إنساني أو أي تجل لكائن في أي حال

\_\_\_\_\_

287 ونضيف أن الإنسانية لا ترتبط بالضرورة بالمركزية الجغرافية geocentrism رغم التماهى بينهما فى مفاهيم دنيوية بعينها، وما قد يجرُّ سوء الفهم هو أن مفهوم 'الأرض' أحيانا ما يرمن إلى الحال الجسدانى بكليته، ولكن من نافلة القول إن الإنسانية الأرضية هى الإنسانية برمتها.

كان ينطوى على إمكانية السعى إلى أن يكون مركزا للكائن بكليته. ويجوز القول إذن إنه مركز افتراضى، وغاية وجوده هى تحويل الافتراض إلى واقع، ويصبح من حق الكائن أن يضع نفسه فى المركز 288، وسوف يضفى منظوره المخصوص فى حاله الإنسانى الراهن على تلك الحال أهمية لا يمكن أن تكون عليها من منظور الميتافيزيقا الصرف، وسوف يُبرَّر تلك الأهمية استقرائيا a posteriori بعد اتخاذ الحال المقصودة قاعدة ومنطلقا للتحقق، وينجح فيما يصنع فى الحال المركزى لكليته، ويناظر ذلك المستوى الأفقى فى تمثيلنا الفراغى، ويعنى ذلك أن الكائن المقصود قد استعاد الاندماج فى مركز الحال الإنسانى ذاته، وتقوم الحال الأولانية فى هذا الاندماج، ومن ثم يتجلى مركز الإنسانى لهذا الكائن بما فيه المركز الكلى. وتتحقق الحال الإنسانى المتكامل فى المقام الأول، وتتحقق كلية الكائن الإنسانى فى المقام الثانى.

ويقول تراث الشرق الأقصى إن 'الإنسان الحق تشينج جين' هو من حقق العودة إلى 'الحال الأولاني'، ومن ثم قام في 'الوسط الثابت' إلى النهاية، وأفلت من قهر 'دورات الوجود'. ويعلو هذه المرتبة مقام 'الإنسان المتعالى شين جين'، والذى لم يعد إنسانا بالمعنى المنضبط، فقد ارتفع عن الإنسانية، وتحرر تماما من الشروط الخاصة، وهو الذي تحقق بالكامل ووصل إلى 'الهوية الأسمى'، وهذا الإنسان هو ما يسمى حقا وصدقا بالإنسان الكامل'. ولا يسرى ذلك على 'الإنسان الحق' رغم أنه يوصف 'بالإنسان الكامل' افتراضيا على الأقل، وبمعنى أنه لا يملك تحقيق ما هو أبعد

<sup>288</sup> ويشاكل ذلك بعض الشيء ما وضع فيه دانتي ذاته برمزية زمنية لامكانية في وسط 'العام الأعظم' حتى يقوم برحلته في العوالم الثلاثة. راجع The Esoterism of Dante, chap. 8

من ذلك، فقد انتقل من المحيط إلى المركز، وسوف تصبح الحال الإنساني هي الحال المركزي للكائن بكليته حتى لو لم تتحقق واقعيا 289.

ويتضح الآن معنى الاصطلاح الأوسط 'للثالوث الأعظم' في تراث الشرق الأقصى في اصطلاحات 'السماء تيين' و'الأرض تى' و'الإنسان جين'، ويقوم الطرف الثالث 'بالوساطة' بين الطرفين الأولين، وبحيث يحتوى طبائعهما معا في ذاته. وقد يجوز القول إن الإنسان الفرد يشارك 'السماء' و'الأرض' بما يناظر بوروشا و براكريتي وهما قطبا التجلى الكلي، ولكن ليس هنا ما يُعدُّ خصيصة في الإنسان، وقل مثل ذلك عن أى كائن متجلى. ولابد للإنسان أن يصل إلى وضع ذاته في مركز كل الأشياء كي يستطيع أن يقوم بدوره بشكل فعال في الوجود الكلي، أى إنه لابد أن يحقى مقام 'الإنسان الحق'، والتي يتمكن فيها من تحقيق وظيفته في مرتبة وجود واحدة فحسب، ولا تتحقق في الوجود بكاملها إلا لو بلغ مقام 'الإنسان المتعالى'، ويربو ذلك إلى قول إن 'الوسيط الحق' الذي اندمج فيه 'السماء' و'الأرض' قد تحقق ويربو ذلك إلى قول إن 'الوسيط الحق' الذي اندمج فيه 'السماء' و'الأرض' قد تحقق باجتماع الأحوال كافة، وهو 'الإنسان الكامل' الذي يضاهي 'الكلمة'، ونضيف في سياقنا أن كثيرا من أوجه التراث الغربي تجد في ذلك معني أعمق من المعني الفقهي 290.

289 والاختلاف بين هاتين الدرجتين يشاكل ما وُصِفَ فى موضع آخر 'بالخلود الافتراضى' و'الخلود المتحقق' واقعيا، راجع 'الإنسان ومصيره…' باب 18. وهما المرحلتان اللتان تناولناهما من المظاهر فى تحقيق 'الهوية الأسمى'. ويكافئ مفهوم 'الإنسان الحق' فى العربية اصطلاح

الطاهر في تحقيق الهويه الا سمى. ويكافئ مفهوم الإنسان الحق في العربية اصطلاح الإنسان القديم، كما يكافئ مفهوم الإنسان المتعالى، فيها الإنسان الكامل. وعن العلاقة بين الإنسان الحق، والإنسان المتعالى، راجع الثالوث الأعظم، باب 18.

<sup>290</sup> واتحاد السماء والأرض هو اتحاد الطبيعيتين االربانية والإنسانية في شخص المسيح عليه السلام

وكما أن 'السماء' و'الأرض' مبدئان متكاملان أحدهما فاعلُّ والآخر قابلُّ فإن اتحادهما يمكن أن يُرمَن إليه بشكل 'الخنثي Androgyne' أو الجنين الأول، ويعود بنا ذلك إلى ما تناولنا سلفا عن 'الإنسان الكامل'. فيشارك كل كائن متجلٍ في هذا الرمن في المبدئين بنسب متفاوتة بدلالة يين و يانج، فيسود أحدهما الآخر على الدوام، ولا يتحقق الاتحاد الكامل المتوازن إلا في 'الحال الأولاني'<sup>291</sup>. أما عن الكائن الكلى فلا مجال للتمييز بين يين و يانج، حيث انطوى كلاهما في الواحدية المبدئية اللامتمايزة، ومن ثم يجوز ألا نتحدث عن الأندروجين الذي ينطوى على ازدواجية اللامتمايزة، ومن ثم يجوز ألا نتحدث عن الأندروجين الذي ينطوى على ازدواجية

••••••

بالمدى الذى يعتبر فيه 'الإنسان الكامل'، وقد كانت النجمة السداسية أحد الرموز القديمة له عليه السلام، وهي خاتم سليمان ذا المثلثين، راجع 'ملك العالم' باب 4. ويمثل المثلث المعتدل البعد الرباني كما يمثل المثلث المقلوب البعد الإنساني المخلوق على صورة الرب كانعكاس على المياه في المدرسة الهرمسية التي كان ينتمي إليها القديس ألبرت الأكبر والقديس توما الأكويني. ويمثل المثلثين في الجوانية الإسلامية طبيعتا اللاهوت والناسوت. ويجب مراعاة أن رمز الثالوث في المنظور الهرمسي هو 'الروح Spiritus و'النفس Anima و'الجسد Corpus'، والتي تناظر رموز 'الكبريت والزئبق والملح' في الخيمياء الهرمسية. ونجد في منظور الرمزية العددية أن العدد 6 هو أداة العطف، وهو يكافئ حرف الواو قي الأبجدية العربية والعبرية، كما أنه 'الكلمة'. وتمثل النجمتين الخماسية والسداسية 'الكون الأكبرُ وُالكون الأصغرُ على التوالي، كما تمثل النجمة الخماسية الفرد الإنساني الذي تحكمه خِمسِ حواسِ وخمسة عناصر جسدانية، كما تمثل الإنسان الكامل والكلمة. كما يمكن أن تُصَوّرُ وظيفةً الكلمة فى الوجود الكلى برسم صليب يتوسط خاتم سليمان، ويصل الخط الرأسي بين رأسي المثلثين المنعكسين، وهما قُطبا التجلي، ويمثل الخُط الأفقى 'سطح المياه'. ونجد في تراث الشرق الأقصى رمزا يختلف عن خاتم خاتم سليمان في الترتيب لكنه سداسي العناصر مثله في العدد، ويتكون من ستة خطوط مرتبة رأسيا نتكون من خطوط مستمرة أو مقطوعة، وترسم 64 حالاً أو سداسية من كتاب التحولات I Ching، نتشكل كل منها من ثلاثيتين K'ua من الثلاثيات الثمانية التي رسمها فو هسي كرسوم بيانية للكلمة فى رمزية التنين، كما تمثل 'الإنسان' كوسيط للثالوث الأعظم، ويناظر الأعلى منها 'السماء' ويناظر الأسفل منها 'الأرض'، ويجعله ذلك متماهيا تماما مع مثلثي خاتم سليمان المعتدل والمقلوب.

ولذا كان شطرا رمز يين يانج يشكلا فى اتحادهما دائرة كاملة، وتناظر فى أبعادها الثنائية الشكل الكروى فى الصليب المثلث الأبعاد.

فى الواحدية ذاتها، بل عن 'التعادلية 'neutrality' بما هى فيما وراء التمايز بين 'الجوهر الفاعل' و'الجوهر القابل'، ووراء 'السماء والأرض' و بوروشا و براكريتى'. ولا يمكن المضاهاة بين بوروشا و براكريتى وبين 'الإنسان الكامل' إلا من منظور التجلى كما نوهنا سلفا<sup>292</sup>، وهذا ما يتضح فى المنظور الذى يكون فيه 'الإنسان الكامل' وسيطا بين 'السماء' و'الأرض'، فهذين الاصطلاحين يتلاشيا بمجرد الانتقال إلى ما وراء عالم التجليات <sup>293</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> ويفسّرُ ما ذكرناه عن الأندروجين في تحقق الكائن وعلاقته بالحال 'الأولانية primordial' أهمية الدور الذي تقوم به الفكرة الهرمسية التي تشتمل تعاليمها على وصف النطاق الكونى كما تنطوى على وصف امتداد الحال الإنساني في النطاق اللطيف، وهو ما يمكن أن يسمى باختصار 'العالم الوسيط'، ويجب فصله عن الميتافيزيقا الصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> ويمكن من ذلك فهم المعنى الأسمى فى قول الإنجيل تزول السماء والأرض ولا تزول كلماتى، فالكلمة بذاتها هى الإنسان الكامل الذى تجاوز التمييز بين السماء والأرض، ويظل أبدا على ما هو عليه فى رضوان وجوده بعد أن تدرُس التجليات جميعا بتمايزاتها وتفاضلاتها، أى المنظومة العرضية بكاملها التى اختفت فى الانتقال الكلي .

#### الباب التاسع والعشرون المركز والمحيط

ولا يعنى ما تقدم أن الفضاء يمكن أن 'يُعدَّ كرة مركزها في كل مكان وليس محيطها في أى مكان و اقتبسنا مقولة باسكال المشهورة، والحق إنه لم يكن أول من قالها، وعلى كلٍ فلا موجب لطرح المعنى الذى قصده باسكال بها، وقد يُترجم ترجمة خاطئة، فمن الواضح أن الكاتب الذى اشتهر 'باللانهائيين the two infinites' لم يكن يعرف شيئا عن الميتافيزيقا رغم جدارته في نواج أخرى 294.

وتصح المقولة بلا شك قبل أن نتخذ أى تحديد فى تمثيلنا الفراغى، فكل نقطة مركز محتمل للكائن الذى نقصد التمثيل له بالامتداد الذى تقع عليه هذه النقطة، ولكن ذلك لا يعدو افتراضا واحتمالا فحسب حتى يتحدد المركز الواقعى. ويعنى ذلك التحديد أن المركز لابد أن يقترن بطبيعة النقطة المركزية ذاتها، والتى ليست فى أى مكان بموجب أنها لا تخضع لشروط المكان، ويسمح لها ذلك باحتواء كافة

ومن الواضح أن زوجا من اللانهائيات أمرٌ مستحيل فسوف يَحُدُّ واحدها الآخر، وشأن بالسكال هو شأن كثير من الكُمُّاب في خلط 'اللانهائي 'infinit' 'باللا محدود 'indefinit' ويفهمون الأخيرة كميا ويأخذونها بمعنيين متضاربين من النقص والزيادة. وعن المزيد في The Metaphysical Principles of the Infinitesimal Calculus.

احتمالات هذا الحال. فما هو 'كل مكان' إذًا بالمعنى الفراغى إلا تجلى النقاط المبدئية حتى تملأ الفراغ برمته، ولكنها ليست إلا صِيغًا فحسب، حتى إن الوجود لا يربو عن 'الحضور الكلى <sup>295</sup>'omnipresence، زد على ذلك أنه لو كان المركز يُضفى طبيعته على كل النقاط الأخرى بتردداته التي يبثها إليها فإنه يصح فقط بمدى ما يجعل منهن مشاركات فى الواحدية التي لا تنقسم والتحرر والانبساط، وتؤثر هذه المشاركة بمدى ما تتحرر تلك النقاط من شروط المكان.

ويحسنُ دائمًا أن نتذكر أن القانون الابتدائي العام بين الواقع والأشياء المنظورة وهما الشيء ذاته يُتَخَذ رمزا، وأننا نجد التشاكل مقلوبا للفكرة أو المبدأ الميتافيزيقي الذي ترمز إليه، وهي خاصية في التشاكل الحقيقي 296. وليس هناك نقطة تملك أن تكون مركزًا في فراغ واقعي وليس كرمز للكائن بكامله، فإن كل النقاط تنتمي إلى نطاق التجليات بموجب انتمائها إلى الفراغ. فالفراغ هو أحد الإمكانيات التي تتحقق في ذلك النطاق، وليس إلا محيطا 'لعجلة الأشياء'، أو هو ما يمكن أن يسمى 'برانية الوجود الكلي'، ويتعين علينا أن نلجأ إلى لغة الرمز حينما نتحدث عن 'الجواني' والجائي، ونلجأ إلى الرموز الفراغية عندما نتحدث عن 'المركز' و'المحيط'، وتبرهن و'البراني'، ونلجأ إلى المعتوم في وسائلنا في التعبير. فلو كان من الممكن إلى حد ما أن ننقل أفكارنا إلى الغير في العالم الصورى المتجلي فإن ذلك لا الممكن إلى حد ما أن ننقل أفكارنا إلى الغير في العالم الصورى المتجلي فإن ذلك لا يتم إلا بالتناظرات والتشاكلات، وهذه مبدأ وغاية الرمزيات كافة، وليس أي تعبير

\_\_\_\_

<sup>295</sup> راجع 'الإنسان ومصيره...' باب <sub>25</sub>.

<sup>296</sup> راجع ما قيل عن التشاكل بين 'الإنسان الفرد' وبين 'الإنسان الكامل'.

إلا رمزا على الحقيقة 297. ولنتحسب كى لا نخلط الأمور أو الأفكار بالصور المتهافتة التي لا نملك إلا أن نصورها بها، وربما فهمناها باعتبارنا أفرادا من بنى الإنسان، فأسوأ الأخطاء الميتافيزيقية أو قل المناهضة للميتافيزيقا قد نشأت من فهم قاصر أو من سوء تفسير للرموز. ولنتذكر دوما صورة الرب يانوس ذات الوجهين، إلا أن له وجه واحد فقط، وليس هذا الوجه أيا من الوجهين اللذين نستطيع رؤيتهما ولمسهما 298. ويمكن تطبيق صورة يانوس على التمايز بين 'الباطن' و'الظاهر'، أو على اعتبارات الماضي والمستقبل، أما وجهه الواحد الذي لا يملك أي كائن نسبي عرضي أن يراها دون أن يخرج من قيود أحواله المحدودة، فيناظر عين شيفا الثالثة التي ترى كل الأمور في 'الحاضر السرمدي' 299

ولو كان تعبيرنا يتسق مع العلاقة الطبيعية لكافة التشاكلات التي يمكن أن توصف بلغة الهندسة كعلاقة بين متشابهات، فإن مقولة باسكال تحت هذه الظروف لابد أن تنقلب، وسوف تناظر حينئذ المتن الطاوى الذى اقتبسناه سلفا 'إن النقطة التي تشكل مفصل العجلة هي نقطة المركز الساكنة'، ويدور محيطها على الحافة ليعج بكافة العوارض والتمايزات والفرديات'300.

وقد تبدو الصورتان للوهلة الأولى كما لو كانتا متضاهيتان، ولكنهما على الحقيقة المقلوب التام إحداهما للأخرى. ولاشك أن باسكال قد استسلم لخيال

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> راجع 'مُدخَل إلى فهم النظريات التراثية'، جزء 2 ياب 7.

Matgioi, Le Voie Metaphysique, pp 21-22. 298

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> راجع 'الإنسان ومصيره...' باب <sub>20</sub>، وكذلك 'ملك العالم' باب <sub>5</sub>، و'هيمنة الكم...' باب <sub>23</sub>.

<sup>300</sup> راجع 'كتاب تشوانج تسو' <sub>باب 2</sub>.

مهندسيه كى يقلب العلاقة الحقيقية عما يجب أن تكون عليه من المنظور الميتافيزيقى، والحق إن المركز هو الذى يجب ألا يكون فى 'أى مكان' حيث إنه 'لا يتموضع' ولا محل له فى التجلى، إذ إنه متعالٍ مطلقًا وهو مركز الأشياء جميعا، وهو وراء كل ما كان فى نطاق الحواس أو نطاق أية ملكة تنبثق عن مرتبة الحواس،

'إن المبدأ لا يُدرك بالعين ولا الأذن... فما يُسمع ليس المبدأ، ولا هو يُرى فما يُرى فما يُرى ليس المبدأ، ولا هو يُتصوَّرُ وما يُتصوَّرُ ليس المبدأ، فالمبدأ يفوق القدرة على التصور، فلا وصف له'301.

وكل ما يمكن رؤيته أو سماعه أو وصفه ينتمى حتما إلى التجليات بما فيها التجليات الصورية، والمحيط هو الذى يقع إذًا فى كل أين، حيث إن كل المواضع فى الفراغ أو هى العوارض والتمايزات والفرديات ليست إلا عناصرًا فى السور، وليست إلا نقاطا على محيط عجلة الكون، وليس الفراغ إلا رمزا للتجلى اللتجلى الكلى.

ولنجمل القول فى كلمات قلائل، فما كان فى 'كل مكان' ليس فى الفضاء فسب بل فى كل ما تجلى، فى حين أن المركز ليس فى 'أى مكان' حيث إنه لا يتجلى، إلا أن المتجلى سوف يستحيل إلى لاشىء بدون النقطة الجوهرية، وهنا يكون اصطلاح 'المعنى المقلوب' فى أوج صلاحيته، وتحتوى هذه النقطة بموجب خفائها وكونها 'المحرك الذى لا يتحرك' على مبدأ التجليات الممكنة كافة، فهى الأصل

<sup>301</sup> المرجع السابق باب <sub>22</sub>، راجع أيضا 'الإنسان ومصيره...' باب <sub>15</sub>.

الصمدى لكل التفاضلات والتعديلات، وتنتج المكان كله والفضاء برمته كما لو كانت تنبثق عن ذاتها، ولكن عندما نقول إنها 'تنبثق عن ذاتها' كتعبير عاجز لا يصحُّ أن يُؤخَذَ حرفيا. وحيث إن نقطة المبدأ لا تخضع مطلقا لشروط المكان فالواقع أن علاقة الاعتمادية أو هي 'العلاقة السببية' لا تنقلب، ولذا تظل تظل نقطة المركز مصونة عن كافة صيغ تجليها، وتبقى بالتالى متماهية مع ذاتها فحسب، وحينما تحقق إمكاناتها الكلية فإنها تعود إلى النهاية التي تتماهي مع البداية، أي إلى 'الواحدية الأولانية' التي تنطوى على كل شيء، ذلك رغم أن فكرة 'العودة' أو 'البداية من جديد' ليست قابلة للتطبيق في هذا السياق، وهي واحدية تعتبر 'ذاتًا' أي 'روحا' لا تملك أن تكون غير ذاتها، فذلك يعني ازدواجية، ولذا فإنها لم تتحرك مطلقا لو نظرنا إليها بحد ذاتها، ثم إنه لو استطردنا طالما تعاملنا مع الكائن بما هو وحتى مع 'الوجود الكلي' فكل ما يمكن قوله هو 'الواحدية' كما فعلنا، أما إذا كان الكدح نحو التعالى على الوجود ذاته وشهود الكال المطلق فلا مناص من الذهاب إلى ما وراء الصفر الميتافيزيقي، وليس هناك من رمزٍ يصفه ولا اسم يسميه 302.

<sup>302</sup> راجع 'الإنسان ومصيره...' باب 15.

#### الباب الثلاثون

#### ملحوظات ختامية عن الرمزية الفراغية

ولم نعالج حتى الآن التمايز بين الفراغ والامتداد، وقد جاءاً في مواضع عدة كمترادفين أو يكادا، والفارق بينهما كالفارق بين الزمن والدوام، وقد تسمح حتى لاستطلاع الدقائق الفلسفية، كما قد يكون لهما قيمة في طرح المنظور الكونى، لكن الميتافيزيقا الصرف لا تأبه بها 303. كما أنه يَحْسُنُ أن نجتب تعقيدات اللغة ما أمكن ما لم تكن لازمة لتوضيح الطرح ودقتة، واستخدام كلمات ليست من لغتنا ولكننا نضمن معناها تماما يجعلنا نُحجِم عن إثقال كاهل الميتافيزيقا بمصطلحات جديدة، ونتذكر أن الاصطلاحات عرضة للجدل والخطأ والتبخيس، والذين يخترعونها في احتياجهم إلى برهان يجطمون نصوصهم بها، وتصبح عالقة بهم حتى تشكل تلك المصطلحات الجافة التي لا نفع فيها المستجدات الوحيدة في النظام المطروح 304.

<sup>303</sup> وبينما يُنظَرُ إلى 'الامتداد' عادة على أنه تخصيص للفراغ فإن العلاقة بين 'الزمن' و'الدوام' تظهر أحيانا بالمعنى العكسى. وترى بعض مفاهيم الفلسفة المدرسية على الأخص أن الزمن تخصيص للدوام فحسب، ورغم أن ذلك مقبول تما ما إلا أن علاقته واهية بموضوعنا الحالى، وكل ما يلزم قوله هو أن 'الدوام' يدل على أية صيغة نتابعية على العموم، أى إنه حال قد يتشاكل مع الزمن في المفهوم الإنساني، ولكن ربما أدى استخدام المصطلح إلى بعض الاضطراب.

Matgioi, La Vote Mttaphysique, p33 (note). 304

وإضافة إلى هذه الأسباب العامة فقد وصفنا غالبا امتدادا على ثلاثة إحداثيات بأنه 'فراغ'، ويرجع ذلك إلى أقصى مراتب التعميم لرمز المكان الذى نتناوله، ولم نشطح فيما وراء حدود هذا الامتداد، وطُرح بنية تمثيل ناقص بالضرورة لكائن بكامله، إلا أنه لو أردنا أن نلتزم بصياغة عبارة منضبطة فلا مناص من استخدام كلمة 'فراغ space' لتدل على حاصل جمع الامتدادات المخصوصة كافة، وهكذا يكون تحقيق الإمكانية المكانية له شروطً خاصة لصيغ خاصة من التجلى في مرتبة الوجود التي تنتمي إليها الحال الإنساني، على شاكلة صيغتنا الجسدية على الخصوص. والتي تشتمل في لاتحددها على كل الامتدادات الممكنة، وكل منها عحددة بذاتها في مرتبة أدني، وقد تختلف عن غيرها بعدد محاورها أو بأية سمات أخرى، ومن الواضح أن ما يسمى 'الفراغ الإقليدي' الذي يُدرَّسُ في الهندسة المعتادة ليس إلا حالة خاصة من الامتداد ثلاثي الأبعاد، حيث إنه ليس الصيغة الوحيدة ليس

ورغم ذلك فإن الإمكانية الفراغية على عموميتها لازالت واحدة من المعطيات فحسب، ولا شك أنها غير محددة حتى ليمكن القول إنها مضاعفة اللاتحديد، ولكنها محددة بموجب ما تطرقنا إليه من انتاج المصفوفات العددية بين الواحد الصحيح إلى اللامحدود، وهو ما يعنى أن اللامحدود ذاته ينبثق عن المحدود، ويعنى كذلك أن

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> ويبرهن الانضباط المنطقى لمختلف الهندسات اللاإقليدية على ذلك، ولكن هذا ليس موضع الإسهاب فى آفاق تلك الهندسات، كما أنه ليس مجال الحديث عن ' الهندسات الفائقة (بهاب فى أفاق تلك الهندسات، كما أنه ليس مجال الحديث عن ' الهندسات الفائقة (بهاب hyper-geometry) التى نتعامل مع أكثر من ثلاثة أبعاد، وعن هذه النقطة الأخيرة راجع 'هيمنة الكم...' باب 18 و 23.

المحدود ينطوى على اللامحدود افتراضيا، ومن المعلوم أن الأكبر لا ينبثق عن المحدود ينطوى على الأصغر، ولا غير المحدود ينبثق عن المحدود. زد على ذلك أن الأمر إن لم يكن كذلك فإن معيّة الوجود تستحيل نظرا للإمكانات الأخرى التي لم نتضمنها الإمكانيات الفراغية، وكل منها قادر بنفس الدرجة على تنام لانهائي 306، ويكفى هذا الاعتبار وحده حتى لو فشلت الاعتبارات الأخرى في البرهان على عبث الفراغ اللانهائي، الذي سمعنا عنه الكثير 307، فما من لانهائي حقا إلا من أدرك كل شيء، وليس غيره شيء يَحُدُّه على الإطلاق بأى شكل كان، أي إنه القدرة الكلية بكاملها 308.

ويعود بنا ذلك إلى الدراسة الحالية، ولابد أن ننتظر فرصة أخرى لطرح النظرية الميتافيزيقية لتعدد الأحوال دون الرمزية الهندسية التى تنبثق عنها 309. ويلزم أن نضيف ما يلى على سبيل الاختتام، إن الوعى بالهوية الدائمة للموجود جل شأنه في كل صِيعه وتعديلاته اللامحدودة في الوجود يتجلى فيه المتعالى اللاصورى في مركز

<sup>306</sup> وحتى نظل فى نطاق ما هو معروف للكافة فإن الفكر المعتاد كما يراه النفسيون خارج عن المكان ولا يمكن أن يوضع فيه.

<sup>307</sup> وقل مثل ذلك عن 'العدد اللانهائي' وما يدَّعونه من 'لانهائي كَمْي' في كل أشكاله، والذي لا يربو عن 'اللامحدود' ببساطة، وهكذا ينتهي الحرج الذي يعاني منه الرياضيون والفلاسفة.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> وهو أمر مستحيل كما أسلفتا، والتسليم بالمنظور الضيق المركزية الجغرافية geocentrism ارتبطت الإنسانية anthropomorphism لا يترك مجالا لتقدير الأدبيات العلمية و شبه العلمية التى تبدو عزيزة على قلوب فلكيين بعينهم، والتى تلوك على الدوام أمورا على شاكلة الفضاء اللانهائي، والزمن السرمدي، وهذه التعابير عبث قراح، ذلك أنه ليس هناك النهائي، سوى ما استقل عن المكان والزمان. ولا تربو تلك الترهات عن محاولات عديدة أخرى للعقل الحديث بغرض تحديد القدرة الكلية على مقاس قدرتها، والتى لا تمتد إلى ما وراء العالم المحسوس.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> راجع 'الإنسان ومصيره في الفيداتنتا'.

الحال الإنساني ومراكز كل الأحوال الأخرى، أي عنصرا لامخلوقا ولا متفرِّدا يسمى الشعاع السماوي. وهذا الوعى أسمى من أية ملكة صورية، أي إنه السمى من العقل supra-rational، ويعنى الإدراك البصيري supra-rational، ويعنى الإدراك البصيري أخر في القانون الاتساق law of harmony، والذي يربط كل شيء بكل شيء آخر في الكون وفي أنفسنا، ولكنه مستقل عنها وعن الشروط التي تخضع لها، وليس هذا الوعى إلا المحاسة الأبدية 310.

ومن نافلة القول إن كلمة 'حاسة' لا تُقصَدُ هنا بمعناها الحرفى، ولكنها يَجِبُ أن تؤخذ بمعنى 'الإبدال الاستعارى' لتدل على ملكة البصيرة intellectual intuition التي تدرك غايتها لحظيا كما يعمل الحسُّ في نطاقه، ولكن الاختلاف شاسع بين ملكة البصيرة وملكة الحسّ يناهز اختلاف ما 'فوق العقل' عما 'دون العقل'.

### كشاف الأعلام والمصطلحات

correlativity14, 48 إَمَّا,

cosmogony87, 42, dele, 25

cross of the Word60, 119 أُقَبَّةُ الميزان,

Cuna59, actionless activity37,

dissipation43, Active Perfection110,

Dupuis24, Alpha42,25,

electicism6, amphisbaena55,

eternal recurrence 78, anthopomorphism 130,

evolutionist18, anthropomorphic133,128,

evolutionist theory78, Carthusians55,

Fiat Lux131,31, circulus vital106,105,

Fideli d'Amour56, concordance95,

fonsjuventutis56, condensatiom43,

gamma cross60, correlation36,

| primordial137 ,             | gift of tongues7,          |
|-----------------------------|----------------------------|
| Principle of Indesernibles, | Honors d'Urfe55 ,          |
| 79                          | hyper-geometry144 ,        |
| quipos71 ,                  | isochronous92,             |
| solar myth24 ,              | isotopic84 ,               |
| spheroid98 ,                | isotropic96 ,              |
| St. Bernard9 ,              | Kouen-lun56,               |
| sutura71 ,                  | legend of the Cross54,     |
| Symposium37,                | lignum vitae54 ,           |
| syncretism6 ,               | Logos26 ,19 ,              |
| the cosmogenic function 18, | macrocosm22 ,16 ,          |
| the Edenic stage22,         | microcosm22 ,16 ,          |
| the increasingly higher     | naturalistic8 ,            |
| powers of the indefinite,   | numerical multiplicity77 , |
| 100                         | Omiga42 ,25 ,              |
| The Universal Man16,        | omnipresence139,           |
| trancendance77,             | ouroboros121 ,             |
| transformation18 ,          | Pistis Sophia121 ,         |

| transformist 18,            | آرجونا, 48                        |
|-----------------------------|-----------------------------------|
| Tuli59 ,                    | أرسطو, 41, 43                     |
| undulatory98 ,              | إسلام, 2                          |
| universal84 ,11 ,           | آسيا, 59, 119                     |
| universal way109 ,          | إشفارا, 88                        |
| Universe64 ,                | أفاتارات, 58                      |
| Vohu-Mana21 ,               | أفيديا, 34                        |
| Volnay24 ,                  | الإحداثيات القطبية, 76, 89        |
| ارابراهما, 118              | الإحداثيات المتعامدة, 76          |
| ن سینا, 16                  | ألأديتات, 57, 58                  |
| ورفا, 65                    | الأرثوذكسي, 61                    |
| الانتا, 122                 | الأرثوذكسية, 6                    |
| نا, 118                     | الاستنارة, 117                    |
| ببات الوجود, 19             | الأسطورة الشمسية, 24              |
| .م, 16, 21, 22, 37, 54, 54, | الإسلام, 38, 48, 58, 125          |
| 113                         | الأسورات, 58, 122                 |
| دم قادمون, 16               | الامتداد, 12, 20, 21, 23, 28, 65, |
| دىتى, 57, 58                | ,116 ,101 ,91 ,81 ,71 ,66         |
|                             |                                   |

| التراث الاسكندنافي, 56             | 144 ,143 ,129 ,128                |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| التراث الإسلامي, 18, 22, 42        | الأناجيل, 17                      |
| التراث الطاوى, 43, 49, 101         | الانتقائية, 6                     |
| التراث اليهودى المسيحي, 18, 45     | الإذ سان الكا مل, 16, 18, 19, 20, |
| التربية الروحية, 38                | ,114 ,87 ,85 ,38 ,37 ,21          |
| التركيز, 28, 38, 42, 73            | ,133 ,131 ,125 ,118 ,115          |
| التعالى, 53, 72, 113, 116, 142     | 139 ,137 ,136 ,135                |
| _                                  | الإذ سانية, 16, 34, 50, 57, 62,   |
| التكا مل, 38, 99, 40, 99, 99,      | ,130 ,127 ,116 ,115 ,113          |
| 129 ,124                           | 134 ,133 ,132                     |
| التماهى الأسمى, 21                 | الأنطولوجيا, 88                   |
| التمث يل الفرا غي, 65, 68, 78, 81, | الانعكاس المقلوب, 18              |
| ,111 ,110 ,109 ,95 ,94 ,89         |                                   |
| 117                                | الأوبانيشادات, 17, 48, 56, 73     |
| التنين, 123, 136                   | الأول والآخر, 42                  |
| التوراة, 29, 32, 87                | التاريخ, 9, 50                    |
| التوفيق بين الأديان, 6, 7          | التاريخ المقدس, 9                 |
| الثعبان, 121, 123, 125             | التجلى الصورى, 11, 63             |
| ·                                  | التحلل, 43                        |
| الجبل القطبى ميم, 122              |                                   |

| الحياة والموت, 42, 73             | الجسد Corpus, 136                   |
|-----------------------------------|-------------------------------------|
| الخلاص, 19, 21, 54, 110, 132      | الجنس الآرى, 59                     |
| الخيمياء الهرمسية, 136            | الجهاد الأصغر, 48                   |
| الدفق الكونى الكروى, 99           | الجوانية الإسلامية, 16, 20, 21, 29, |
| الدورة المتنامية, 78              | ,88 ,87 ,51 ,45 ,43 ,41 ,38         |
| الديفات, 58, 122                  | 136 ,98                             |
| الر سول عليه الصلاة والسلام, 21,  | الجونات, 33, 34, 35, 117, 125       |
| 125 ,48                           | ا لجوهر الفاعل, 38, 84, 111, 117,   |
| الرمزية الرياضية, 112, 124        | 136                                 |
| الرمزية العددية, 136              | الجوهر الفرد, 23                    |
| الرمزية الميتافيزيقية, 39         | ا لجوهر القا بل, 38, 84, 102, 111,  |
| الرمزية الهندسية, 17, 22, 55, 145 | 136 ,117                            |
| الروح Spiritus, 136               | الحا ضرال سرمدى, 12, 30, 38,        |
| الروح المحمدية, 38                | 140 ,105                            |
| الرياضيين, 129                    | الحال الجنيني, 37, 105              |
|                                   | الحال الفردية, 12, 34               |
| السببية الكونية, 131              | الحال الهرمونية, 22                 |
| السقوط, 19, 54, 53, 54            | الحضور الكلي, 139                   |
| السنسكريتي, 119                   |                                     |

| العصر الهلليني, 60                | السذ سكريتية, 29, 38, 59, 60, 73, |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| العصر الوسيط, 53, 56, 60          | 131                               |
| العلوم التراثية, 7, 10            | الشعاع السماوي, 115, 116, 120,    |
| العماد, 119                       | 145 ,132 ,131                     |
| العمل بلا فعل, 37                 | الشيخ محمد بن فضل الله الهندي, 21 |
| العوالم الثلاثة, 33, 35           | الصليب الأفقى, 25, 39, 41, 56     |
| العود الأبدى, 78                  | الصليب الخطافي, 59                |
| ال فراغ, 42, 45, 68, 78, 81, 83,  | الصليب الرأسي, 25, 34, 39         |
| ,100 ,97 ,96 ,94 ,93 ,85 ,84      | الصليب المعقوف, 38, 59, 60, 61,   |
| ,129 ,128 ,110 ,109 ,101          | 122 ,118 ,105 ,76                 |
| 145 ,143 ,141 ,139 ,138           | الصليب ثلاثى الأبعاد, 25, 34, 36, |
| الفراغ الإقليدي, 144              | ,101 ,97 ,69 ,67 ,41 ,38          |
| الفردوس الأرضى, 39, 52, 56, 57    | 129 ,117 ,114                     |
| الفرد ية, 11, 12, 39, 45, 46, 48, | الصولجان البراهمانى, 122          |
| ,105 ,104 ,75 ,69 ,63 ,62         | الطاو ية, 37, 39, 44, 44, 47, 51, |
| 119 ,110 ,109 ,108                | 73 ,57 ,56                        |
| الفردية الإنسانية, 130            | الطريق الشخصي, 109                |
| الفكرانية, 127                    | العالم الأفضل, 38                 |
|                                   | العالم الحديث, 10, 40             |
|                                   |                                   |

| ,135 ,127 ,113 ,71 ,60 ,31      | الفلاسفة, 11, 15, 77, 129         |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| 136                             | الفوضى, 48, 118, 131              |
| الكمال الفاعل, 109, 117         | الفيثاغوريون, 37                  |
| الكمال الفعال, 110              | الفيدا, 56, 73, 117               |
| الكمال القابل, 109, 110, 117    | القبالة العبرية, 26, 28, 45, 53,  |
| ال كون الأ صغر, 16, 22, 31, 34, | 124 ,56                           |
| ,117 ,91 ,76 ,69 ,68 ,62        | القبالة اليهودية, 16, 119         |
| 136 ,122 ,120                   | القديس ألبرت الأكبر, 136          |
| ال كون ا لأكبر, 16, 22, 31, 34, | القديس آنسليم, 88                 |
| 136, 120, 117, 94, 69, 62       | القديس بولس, 19, 32, 54           |
| اللانهائيين, 138                | القديس توما الأكويني, 136         |
| اللاهوت, 30, 136                | القطب, 47, 58, 89, 93, 119        |
| الليثوانية, 59                  | الكائن الإذ ساني, 12, 48, 62, 64, |
| الماء الأدنى, 118               | 134 ,125 ,122 ,67 ,65             |
| الماء الأعلى, 117               | الكارثو ذيين, 55                  |
| الماسونية, 60, 119              | الكاشاطريا, 48                    |
| المبدأ الفاعل, 72, 111          | الكلتيين, 59                      |
| المبدأ القابل, 111              | الكال بدة, 3, 19, 21, 26, 29, 30, |
|                                 | ,50 ,50 ,50 ,51 ,50 ,50           |

| النظريات الفلسفية, 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المتكاملات, 36, 37, 40                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| النفس <i>Anima,</i> 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | المتناقضات, 40, 41, 55, 72                                                                                       |
| النفس الحية, 45, 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المدرسيون, 77                                                                                                    |
| النور المقدَّر, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المذاهب التراث ية, 5, 6, 9, 20, 25,                                                                              |
| الهرم سية, 16, 39, 46, 56, 135,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 72 ,56 ,55 ,37 ,31                                                                                               |
| 137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المذهب البوذي, 42                                                                                                |
| الهندسات الفائقة, 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المذهب الفيثاغوري, 58                                                                                            |
| الهندسات اللاإقليدية, 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | المراكز الروحية, 50                                                                                              |
| الهندسة, 39, 76, 140, 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | المزدكية, 40, 56                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                  |
| الهندسة التحليلية, 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المسيح عليه السلام, 9, 53, 54, 55,                                                                               |
| الهندسة التحليلية, 76<br>الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29,                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | المسيح عليه السلام, 9, 53, 54, 55, 60, 60, 135                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                  |
| الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 135 ,60                                                                                                          |
| الهندو سی, 17, 22, 26, 28, 29, 29, 28, 29, 28, 26, 28, 26, 28, 29, 28, 26, 28, 28, 26, 28, 28, 28, 28, 28, 28, 28, 28, 28, 28                                                                                                                                                                                                                             | 135, 60<br>الملك وانج, 16                                                                                        |
| الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29, 29, 28, 29, 29, 28, 26, 22, 31, 36, 36, 38, 45, 44, 43, 38, 36, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 51, 122, 118, 113, 102, 84, 50, 33, 28, 28, 27, 14, 50, 33, 28, 28, 31, 31, 31, 31, 32, 33, 34, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 35, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36 | 135,60<br>الملك وانج, 16<br>المناطقة, 86,87                                                                      |
| الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29, 29, 28, 29, 29, 28, 26, 22, 17, 25, 36, 48, 45, 44, 43, 38, 36, 36, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 112, 118, 113, 102, 84, 114, 20, 33, 28, 27, 14, 38, 88, 112, 56, 125, 118, 88, 72, 56                                                                                                                             | 135,60<br>الملك وانج, 16<br>المناطقة, 86, 87<br>المنظور الأخلاقي, 23                                             |
| الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29, 29, 28, 29, 29, 28, 26, 22, 31, 36, 36, 38, 45, 44, 43, 38, 36, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 51, 122, 118, 113, 102, 84, 50, 33, 28, 28, 27, 14, 50, 33, 28, 28, 31, 31, 31, 31, 32, 33, 34, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 34, 35, 35, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36, 36 | 135,60<br>الملك وانج, 16<br>المناطقة, 86, 87<br>المنظور الأخلاقي, 23<br>المنظور العددي, 82                       |
| الهندو سي, 17, 22, 26, 28, 29, 29, 28, 29, 29, 28, 26, 22, 17, 25, 36, 48, 45, 44, 43, 38, 36, 36, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 56, 57, 112, 118, 113, 102, 84, 114, 20, 33, 28, 27, 14, 38, 88, 112, 56, 125, 118, 88, 72, 56                                                                                                                             | 135,60<br>الملك وانج, 16<br>المناطقة, 86, 87<br>المنظور الأخلاقي, 23<br>المنظور العددي, 82<br>المنظور الهنسي, 38 |

| باندها, 33                        | الو سط الثا بت, 42, 108, 111, |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| براجنا, 45                        | 134 ,124 ,116                 |
| براكريتي, 33, 36, 37, 44, 56, 72, | اليهودية, 19, 87, 88, 122     |
| 136 ,135 ,117 ,102 ,84            | اليونانيين, 27, 59            |
| براهما الأسمى, 34, 73             | أمريتا, 56                    |
| براهما غير الأسمى, 118            | أمريكا الوسطى, 43, 57, 59     |
| براهماداندا, 122                  | أناندا كوماراسوامى, 2         |
| براهماندا, 118                    | أنتار يامت, 35                |
| بروتاجوراس, 85                    | انتقال, 18                    |
| بستيس صوفيا, 121                  | آها, 38                       |
| بناما, 59                         | أودين, 56                     |
| بهاجافاد جيتا, 42, 48             | أوروبا, 59                    |
| بودهی, 115                        | أوروبوروس, 121                |
| بورانات, 113                      | إيجدراسيل, 56                 |
| بورو شا, 36, 37, 44, 56, 72, 84,  | بارينيرفانا, 42               |
| 136 ,135 ,117 ,102                | باسكال, 138, 140              |
| بيروفيا, 71                       | باشا, 33                      |
| بيضة العالم, 118, 122             | باليا, 44                     |

| تيين, 44, 109, 111, 135  | تاماس, 33, 34, 125               |
|--------------------------|----------------------------------|
| جمع الأديان, 6           | تانترا, 71                       |
| جنانا, 33                | تاي إي, 47, 119                  |
| جنة عدن, 18, 22, 122     | تحويلية, 18                      |
| جوهر فرد, 11             | تراث الشرق الأقصى, 30, 42, 99,   |
| جيفا آتما, 48            | 136 ,135 ,134 ,119 ,105          |
| جيفان موكتا, 45, 88      | تريبهوفانا, 33                   |
| حاسة الأبدية, 50, 146    | تشاندوجيا أوبانيشاد, 34          |
| حال الطفولة, 44          | تشوان, 109                       |
| حواء, 21, 37             | ة شوانج ة سو, 9, 43, 44, 45, 47, |
| خاتم سليمان, 17, 135     | 140 ,119 ,113                    |
| دائرة المصير الفردى, 105 | تشينج يونج, 108                  |
| دروی <i>دی</i> , 55      | تشييَن, 109                      |
| دهارما, 119              | تطورية, 18                       |
| دهروفا, 119              | تلازم, 36                        |
| دوبوي, 24                | تولى, 59                         |
| دىتى, 57, 58             | تى, 44, 47, 110, 111, 124, 135   |
| دیکارت, 40, 88           | تيار الصور, 42, 141              |

| سوترات, 71                        | دين, 2                         |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| سوشومنا, 115                      | راجاس, 33, 34, 125             |
| شاكتى, 38                         | رامايانا, 122                  |
| شانكاراشاريا, 74, 127             | رحيق سوما, 56                  |
| شجرة الح ياة, 45, 52, 53, 54, 56, | رحيق هاوما, 56                 |
| 125 ,123 ,73 ,57                  | رمز الثعبان, 121               |
| شروتی, 71, 72                     | رمز الصليب, 8, 20, 60, 61, 100 |
| شیشا, 122                         | سات, 33                        |
| شيفا, 28, 38, 49, 50, 75, 140     | ساتشيداناندا, 87, 88           |
| صرعى الغرام, 56                   | ساتفا, 33, 34, 125             |
| صليب الجيم, 60                    | سامسارا, 123                   |
| صين, 2                            | سفر يتسيراه, 21, 27, 30, 74    |
| طاو, 99                           | سقف السماء, 47                 |
| عالم الشهادة, 9, 12, 14           | سقوط الملائكة, 125             |
| عالم الكُوِّ, 77                  | سميريتي, 72                    |
| عبد الكريم الجيلي, 16             | سهل كوروكشترا, 48              |
| عجلة الكون, 42, 43, 44, 45, 141   | سواستيكا, 59, 60               |
| عجلة الوجود, 119                  | سوترا, 71, 74                  |

| كتاب التحولات, 39, 44, 136        | علم الأديان, 24                 |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| كتاب الكون, 87                    | علم نشأة الكون, 87              |
| کریشنا, 48                        | غابة كو <del>ل</del> خيس, 123   |
| كلى, 7, 10, 11, 40, 109, 119      | فارنا, 34                       |
| كورلاند, 59                       | فارونا, 122                     |
| كووين لو, 56                      | فكرة التعالى, 77                |
| كينج, 71, 73                      | فكرة الكثرة, 77                 |
| لاتفيا, 59                        | فناء الفناء, 42                 |
| لاو تسو, 42, 47, 124              | فو هسى, 39, 43, 111, 136        |
| لا يبنتز, 83                      | فوضى, 49, 117, 131              |
| لايبنيتز, 11, 22, 23, 38, 39, 79, | فوق فردية, 13, 15               |
| 83                                | فولناي, 24                      |
| ليثوانيا, 59                      | فوهو مانا, 21                   |
| لييه تسو, 43, 46                  | قانون التناظر, 8, 9, 23         |
| مؤسسة الطبقات, 16, 34             | قانون الحركة, 8                 |
| ماكس موللر, 24                    | قوى الأس المطردة لللامحدود, 100 |
| مانافا لوكا, 34                   | كادوسيوس, 122                   |
| مانفانتارا, 58                    | كالبا, 113                      |

| ماهات, 115                          | نظرية التطورية, 78       |
|-------------------------------------|--------------------------|
| مبدأ الماهية, 87                    | نفي الوجود, 19           |
| محاورة الوليمة, 37                  | نيتشه, 78                |
| مح بي الدين بن عربي, 16, 44, 52,    | نيتى نيتى, 47            |
| 74                                  | نيرفانا, 42, 123         |
| مرتبة وجود, 13, 135                 | ھادیس, 57                |
| مصطلح 'القيمة' الكمي, 112           | هامسا, 22, 38            |
| معامل النشأة الكونية, 18            | ھان, 55                  |
| مفهوم الأجناس, 105                  | هندوسية, 2               |
| ملكة الألسن, 7                      | هنود 'كونا, 59           |
| موحد الخصائص, 84, 96                | هيرانيا جاربها, 118      |
| موسى عليه السلام, 87                | ھيرميس, 54, 122          |
| موكشا, 21, 132                      | هيسبيريدس, 123           |
| مولا, 33                            | واي, 42, 71, 119, 132    |
| ميـ تافيزيقي, 5, 8, 11, 17, 23, 26, | وحدة الوجود, 13, 14, 49  |
| 127 ,113                            | ولى الرحمن, 125          |
| ميترا, 122                          | ولى الشيطان, 125         |
| نبع الشباب, 56                      | يين يانج, 37, 57, 61, 01 |

,105 ,101